
 ISLAMIKA INSIDE: Jurnal Keislaman dan Humaniora 
Volume 3, Nomor 2, Desember 2017; p-ISSN 2476-9541; e-ISSN 2580-8885; 213-242 

KRITIK ATAS PENELITIAN NĀS {IR AL-DĪN AL-ALBĀNĪ                            
TERHADAP H }ADĪTH YANG DINILAI D {A‘ĪF DALAM AL-JĀMI‘ AL-S {AH{ĪH{ 

KARYA MUSLIM B. H {AJJĀJ AL-NAYSĀBŪRĪ 
 

Fahmi Ali Syaifuddin Rizal 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia                                        

E-mail: fahmialisyaifuddinrizal @gmail.com 
 
Abstract: This article tries to re-read the results of research conducted by 

Muh}ammad Nās}ir al-Dīn al-Albānī against the h}adīths in al-Jāmi‘ al-S{ah}īh} by 

Muslim b. al-H{ajāj al-Naysābūrī. He has considered weak (d}a‘īf) against the 

twenty hadith contained in the al-Jāmi‘ al-S{ah}īh} either due to problems 
related to the integrity and credibility of the narrator in the course of his 
treasures (sanad) as well as concerning the authenticity problem of hadith 
texts (matn). The results of the study show that his research contains many 
errors due to the lack of careful understanding of the pronunciations used 

by the h }adīth critics when conducting a review of the abovementioned 
narrative. In addition, al-Albānī also lacked the extra attention in analyzing 

the status of the narrators assessed jarh} and ta‘dīl, so erroneously in 
concluding the status of narrator. It seems, he does not understand the 

difference of pronunciation of the h }adīth, ignores the sharh} of the h }adīth, 
and ignores the other hadiths as a comparison in conducting research.  

Keywords: Al-Jāmi‘ al-S{ah}īh}; d}a‘īf; h }adīth; sanad; matn. 

 
Abstrak: Artikel ini ingin melakukan pembacaan ulang atas hasil penelitian 

yang dilakukan oleh Muh}ammad Nās}ir al-Dīn al-Albānī terhadap h}adīth-

h }adīth dalam al-Jāmi‘ al-S{ah}īh} karya Muslim b. al-Hajāj al-Naysābûrī. Al-

Albānī telah menilai d}a‘īf dua puluh h }adīth yang terdapat dalam al-Jāmi‘ al-

S{ah}īh} baik disebabkan karena adanya problem terkait integritas dan 
kredebilitas perawi dalam jalur treansmisinya (sanad) maupun yang 

menyangkut problem autentisitas teks h}adīth (matn). Hasil analisis 
menunjukkan bahwa penelitiannya banyak mengandung kesalahan 
disebabkan kurang cermatnya memahami lafal-lafal yang digunakan oleh 

kritikus h}adīth ketika melakukan jarh} terhadap perawi yang dinilai d}a‘īf. Di 
samping itu, al-Albānī juga kurang memberi perhatian ekstra dalam 

menganalisis status perawi yang dinilai jarh} dan ta‘dīl, sehingga keliru dalam 
menyimpulkan status perawi. Sepertinya, ia kurang memahami perbedaan 

lafal matan h }adīth, mengabaikan sharh} h }adīth, dan mengabaikan h }adīth lain 
yang setema sebagai perbandingan dalam melakukan penelitian. 

Keywords: Al-Jāmi‘ al-S{ah}īh}; d}a‘īf; h }adīth; sanad; matn. 



 

 

Fahmi Ali Syaifuddin Rizal 

ISLAMIKA INSIDE: Jurnal Keislaman dan Humaniora 214 

Pendahuluan 
Adanya rentang waktu yang cukup panjang antara periwayatan 

h}adīth secara langsung dari Nabi dengan kodifikasinya secara resmi 

telah melahirkan dampak terhadap autentisitas h }adīth sebagai suatu 
yang benar-benar bersumber dari Nabi Muhammad. Apalagi fakta 
sejarah menunjukkan keberadaan umat Islam pada masa awal penuh 
dengan berbagai pertikaian yang dilatari perbedaan teologi dan politik 
serta terdapat beberapa kalangan yang ingin meruntuhkan Islam dari 
dalam,1 di mana semua ini menjadi pemicu terhadap kegiatan 

pemalsuan h }adīth oleh kalangan tertentu.2 Bahkan, orang-orang non-

Muslim juga terlibat dalam pemalsuan h }adīth3 dengan tujuan ingin 

meruntuhkan kejayaan Islam dengan kata-kata (h}adīth) yang mereka 
buat.4  

Realitas ini menimbulkan problem utama tentang autentisitas 

h}adīth. Khawatir akan tercampurnya h }adīth s}ah }īh} dan d}a‘īf, menjadi 

sebab para ulama melakukan kodifikasi h }adīth atas intruksi khalifah 

‘Umar b. ‘Abd al-Azīz.5 Pada proses awal kodifikasi h }adīth, para 

ulama tidak melakukan pemisahan antara h }adīth Nabi, fatwa sahabat, 
dan tābi‘īn di dalam kitab-kitab mereka. Artinya, di dalam kitab-kitab 

tersebut terdapat h }adīth marfū‘, mawqūf, dan maqt}ū‘. Pada abad ketiga 
Hijriah, pemisahan antara sabda Nabi, fatwa sahabat, dan tābi‘īn mulai 

digarap oleh para ulama, meski belum dipisahkan antara h }adīth marfū‘, 

mawqūf, dan maqt}ū‘. Kodisi ini tetap berlanjut sampai munculnya kitab 

S{ah}īh } al-Bukhārī, S{ah }īh} Muslim, Sunan Abū Dāwud, Sunan al-Tirmīdhī, 
Sunan al-Nasā’ī, Sunan Ibn Mājah, dan lainnya.6 Hanya saja, mereka 

                                                                        
1 Muh}ammad Zuhri, Hadits Nabi: Telaah Historis dan Metodologis (Yogyakarta: PT. 

Tiara Wacana, 1997), 67-71; Muh}ammad ‘Ajjāj al-Khat}t}īb, al-Sunnah Qabl al-Tadwīn 
(Kairo: Dār al-Fikr, 1981), 340. 
2 Suryadi, Metode Penelitian Hadits (Yogyakarta: Sukses Offet, 2008), 135-136; Syuhudi 
Ismail, Hadits Nabi menurut Pembela, Pengingkar, dan Pemalsunya (Jakarta: Gema Insani 
Press, 1995), 47-50. 
3 Munzier Suparta, Ilmu Hadis (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2012), 181. 
4 Lihat Nasaruddin Umar, Argumen Kesetaraan Jender Prespektif Al-Qur’an (Jakarta: 
Paramadina, 1999), 55-79. 
5 Fatchur Rahman, Ikhtishar Musthalahul Hadits (Bandung: PT. Al-Ma’arif, 1974), 52-

54; S {ubh}ī al-S {ālih}, ‘Ulūm al-H{adīth wa Mus }t }alah }uh (Beirut: Dār al-‘Ilm al-Malāyīn, 
1988), 41-45. 
6 Muh}ammad ‘Abd al-‘Azīz al-Khawlī, Miftāh } al-Sunnah wa Tārīkh Funūn al-H {adīth 
(Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmīyah, t.th.), 21-22; Idri, Studi Hadis (Jakarta: Kencana 
Prenada Media Group, 2013), 95-98. 



 

 

Kritik atas Penelitian  

Volume 3, Nomor 2, Desember 2017  215 

tidak menyebutkan metode, syarat, dan kriteria dalam menentukan 

kualitas s}ah}īh } dan d}a‘īf suatu h}adīth secara eksplisit.7  
Menghadapi hal ini, para ulama8 mencoba merumuskan metode 

kritik h }adīth (naqd al-hadīth) yang secara garis besar mencakup kritik 
sanad (naqd al-khārijī) dan kritik matn (naqd al-dākhilī). Hanya saja, 
dalam perkembangannya para ulama lebih cenderung menitikberatkan 
pada kajian kritik sanad dari pada kritik matn.9 Di samping itu, meski 

para ulama h}adīth telah menetapkan kaidah-kaidah autentisitas h }adīth 
secara umum, namun dalam beberapa hal mereka masih berbeda 

pendapat dalam menentukan kualitas suatu h }adīth yang berimbas 

pada produk hukum yang dihasilkan oleh h }adīth tersebut.10  

Muh}ammad Nās}ir al-Dīn al-Albānī misalnya. Ia telah mengkaji 

ulang h}adīth-h}adīth dalam kutub al-sittah dan banyak menghasilkan 

kesimpulan berbeda dengan mayoritas ahli h }adīth. Ia juga 

menyimpulkan ada beberapa h }adīth dalam al-Jāmi‘ al-S{ah}īh } yang 

berkualitas d }a‘īf, padahal mayoritas kritikus h }adīth menilainya sebagai 

h}adīth s}ah }īh dan h}asan. Sebagai seorang pengkaji h }adīth, sosok al-
Albānī tergolong kontroversial. Di satu sisi banyak pihak yang 
menyanjung keilmuan dan kredibilitas al-Albānī dalam kajian hadis, 

seperti ‘Abd al-‘Azīz b. ‘Abd Allāh b. Bāz, Muh}ammad b. S{ālih } al-

‘Uthaymīn, Zayd b. ‘Abd al-‘Azīz al-Fayād}, ‘Abd al-Rah}mān ‘Abd al-

Khāliq Yūsuf, Muh }ammad al-Ghazālī, dan Yūsuf al-Qarad }āwī. 
Sedangkan di pihak lain banyak yang mencacinya. Al-Saqāf menilai al-

                                                                        
7 Shihāb al-Dīn Ah}mad b. Muh }ammad al-Khat}īb, Irshād al-Sārī li Sharh} S {ah}īh } al-

Bukhārī wa bi Hamāsuh S {ah}īh } Muslim bi Sharh } al-Nawawī (Mesir: al-Mat}ba‘ah al-
Amīrīyah, 1323), 19. 
8 Di antaranya al-Khat}īb al-Baghdādī (392-463 H), Ibn al-Jawzī (508-597 H), Ibn al-

S {alāh} (577-643 H), Imām al-Nawawī (631-676 H), Ibn al-Qayyim al-Jawzīyah (691-

751 H), Jalāl al-Dīn al-Suyūt}ī (849-911 H), Muh }ammad ‘Ajjāj al-Khat}īb (1932 M), 

Nur al-Dīn ‘Itr (1937 M), Muh }ammad T {āhir al-Jawābī (1939 M), dan S {alāh} al-Dīn 
al-Adlabī (1948 M). 
9 Syuhudi Ismail, Metodologi Penelitian Hadis Nabi (Jakarta: Bulan Bintang, 1992), 23-

25. Bagi S {alāh al-Dīn al-Adlābī, kesulitan dalam kajian kritik matn diakibatkan oleh 
tiga faktor: 1) sedikitnya pembahasan terhadap kritik matn dan metodenya; 2) masih 
tersebarnya pembahasan kritik matn dalam beberapa kitab; dan 3) kekhawatiran 

untuk menyatakan sesuatu yang berkenaan bahwa itu h}adīth atau bukan. S {alāh al-
Dīn b. Ahmad al-Adlabī, Manhaj Naqd al-Matn (Beirut: Dār al-Ifaq al-Jadīdah, t.th.), 
20. 
10 Ah}mad b. ‘Abd al-H{alīm al-H}arānī, ‘Ilm al-H{adīth (Beirut: Dār al-Kutub al-
‘Ilmīyah, 1989), 14-15. 



 

 

Fahmi Ali Syaifuddin Rizal 

ISLAMIKA INSIDE: Jurnal Keislaman dan Humaniora 216 

Albānī sebagai orang yang kontradiktif dalam menilai h}adīth, serta 

banyak keliru dan salah dalam menilai h }adīth.11 Bahkan lebih jauh 

H{abīb al-Rah}mān al-A‘z}amī, mengatakan bahwa al-Albānī merupakan 
orang yang sangat suka menyalahkan ataupun mengecam para ulama, 

termasuk al-Bukhārī, Muslim, Ibn ‘Abd al-Barr, Ibn H {azm, Ibn 

Taymīyah, al-Dhahabī, Ibn al-Qayyim, Ibn H {ajar, al-S {an‘ānī dan al-
Shawkānī.12 Oleh karena itu, tulisan ini ingin menganalisa hasil 

penelitian Muh }ammad Nās}ir al-Dīn al-Albānī terhadap h}adīth-h}adīth 

yang dinilai d}a‘īf dalam al-Jāmi‘ al-S{ah}īh } karya Muslim b. al-H{ajjāj al-
Naysābūrī, sehingga dapat diambil kesimpulan dan dibuktikan 
kebenaran hasil penelitiannya.  

 

Kaidah Umum Kesahihan dan Metode Kritik H {adīth  
Imām al-Bukhārī (194-256 H) ketika menyatakan bahwa dalam al-

Jāmi‘ al-S{ah}īh } tidak memasukkan h }adīth kecuali yang s}ah}īh },13 sama 

sekali tidak menjelaskan secara detail tentang kreteria h }adīth s}ah}īh }. 

Meskipun demikian, Ibn H {ajar berkesimpulan bahwa yang 

dikehendaki al-Bukhārī dengan h}adīth s}ah}īh } ialah h}adīth yang jalur 

transmisinya bersambung (ittis }āl al-sanad);14 diriwayatkan para perawi 

‘ādil15 lagi d}ābit };16 serta tidak terdapat shādh17 ataupun ‘illat18 di 
                                                                        
11 Al-H{asan b. Alī al-Saqāf, Tanāqud }āt al-Albānī al-Wād }ih }āt, Vol. 1 (t.t.: al-Maktabah 

al-Takhs}is}īyah li al-Radd ‘alā al-Wahhābīyah, t.th.), 4. 
12 H{abīb al-Rah}mān al-A‘z}amī, al-Albānī Shudhūdhuh wa Akht }ā’uh (Kuwait: Maktabah 
Dār al-‘Arūbah, 1984), 9-11. 
13 Ah}mad b. ‘Alī b. H{ajar al-‘Asqalānī, Muqaddimah Fath } al-Bārī (Beirut: Dār al-
Ma‘rifah, 1379), 5. 
14 Ittis}āl al-sanad adalah h}adīth yang jalur transmisinya bersambung dari awal hingga 

akhir dan setiap perawinya menerima h }adīth tersebut dengan cara penerimaan 

h}adīth yang benar dari gurunya. Sayyid ‘Abd al-Mājid al-Ghawrī, Mawsū‘ah ‘Ulūm al-

H{adīth, Vol. 1 (Damaskus: Dār Ibn Kathīr, 2007), 137. 
15 ‘Adālah adalah sifat yang melekat pada seseorang yang dapat mendorongnya untuk 
senantiasa bertakwa, menjaga diri (murū‘ah) dan menjauhi perkara-perkara jelek yang 
dapat merusak harga dirinya di hadapan manusia. Ada juga yang mendefinisikan 
‘adālah sebagai seorang Muslim yang baligh, berakal, dan selamat dari sebab-sebab 
fasik dan sifat-sifat yang menyimpang.‘Adālah yang dimaksud di sini adalah ‘adālah 
dalam menyampaikan riwayat, sehingga di dalamnya termasuk perempuan, hamba 

sahaya, dan anak kecil yang sudah tamyīz. Muh}ammad Luqmān al-Salafī, Ihtimām al-

Muh }addithīn (Riyād }: Dār al-Dā‘ī, 1420), 173. 
16 Al-d }ābit} adalah orang yang selalu ingat, tidak lupa dan menjaga hafalannya, jika ia 
meriwayatkan dari hafalannya. Menjaga kitabnya dari tabdīl (penggantian) dan taghyīr 
(perubahan), jika ia meriwayatkan dari kitabnya. Selain itu ia juga disyaratkan 



 

 

Kritik atas Penelitian  

Volume 3, Nomor 2, Desember 2017  217 

dalamnya, atau h }adīth yang diriwayatkan perawi ‘ādil namun kurang 

d }ābit} dan dikuatkan dari jalur periwayatan yang lain.”19 Konstruksi 

definisi Ibn H {ajar ini dimunculkan pasca meneliti S{ah}īh } al-Bukhārī dan 

S{ah}īh } Muslim, sebab ia menemukan banyak h }adīth yang tidak dapat 

dinilai sebagai h}adīth s}ah }īh } kecuali dengan cara dikuatkan dari jalur 

yang lain.20 Dari sini dapat disimpulkan bahwa h }adīth s}ah }īh } dalam al-

Jāmi‘ al-S{ah}īh } mencakup s}ah }īh} li dhātih dan s}ah}īh } li ghayrih. Imām 

Muslim (204-261 H) juga tidak mendefinisikan h }adīth s}ah }īh} secara 

jelas. Ia hanya memberi rambu-rambu tentang h }adīth s}ah }īh } dalam 

pendahuluan kitabnya al-Jāmi‘ al-S{ah}īh } secara implisit, yaitu 

diriwayatkan perawi thiqah, jalur transmisinya bersambung (ittis}āl al-
sanad), terbebas dari shādh dan ‘illat. 21 

Lain halnya dengan al-Khat }t}ābī (310-388 H) yang berpendapat 

bahwa h}adīth s}ah }īh} adalah h }adīth yang jalur transmisinya (sanad) 
bersambung dan para perawinya adalah orang-orang yang ‘ādil.22 Di 

sini al-Khat }t}ābī tidak mensyaratkan para perawinya harus d }ābit }, serta 
harus bebas dari shādh dan ‘illat, sebagaimana syarat yang ditetapkan 
al-Bukhārī dan Muslim. al-Sakhāwī dengan tegas mengkritik pendapat 

al-Khat}t}ābī. Menurutnya, sifat d }ābit} bagi perawi merupakan syarat 

yang harus terpenuhi dalam h }adīth s}ah}īh }, karena perawi yang banyak 

melakukan kesalahan, h }adīthnya harus ditinggalkan, meskipun ia 

                                                                                                                        
mengetahui terhadap sesuatu yang dapat merubah makna ketika ia meriwayatkan 

dari kitabnya itu. Jalāl al-Dīn al-Suyūt}ī, Tadrīb al-Rāwī fī Sharh} Taqrīb al-Nawāwī, Vol. 

1 (Riyad: Maktabah al-Riyad } al-H{adīthah, t.th.), 301. 
17 Al-Shādh adalah h }adīth yang diriwayatkan oleh perawi yang maqbūl (diterima) 

namun bertentangan dengan perawi yang kualitasnya lebih tinggi. Ah}mad b. ‘Alī b. 

H{ajar al-‘Asqalānī, Nuzhat al-Naz }r fī Tawd }īh } Nukhbat al-Fikr (Riyad: Mat }ba‘ah Safīr, 
1422), 69. 
18 Illat adalah ungkapan tentang sebab yang samar lagi tersembunyi yang dapat 

mecela sebuah h }adīth, padahal secara dhahir h }adīth tersebut selamat darinya. 

‘Uthmān b. ‘Abd al-Rah}mān al-Shahrazūrī, Muqaddimah Ibn al-S {alāh} (Beirut: Dār al-
Kutub al-‘Ilmīyah, 2006), 131. 
19 Ah}mad b. ‘Alī b. H{ajar al-‘Asqalānī, al-Nukat ‘alā Kitāb Ibn al-S {alāh }, Vol. 1 

(Madinah: ‘Imādat al-Bah }th al-‘Ilmī bi al-Jāmi‘ah al-Islāmīyah, 1984), 417. 
20 Ibid. 
21 Muslim b. al-H{ajjāj al-Naysābūrī, al-Jāmi‘ al-S {ah}īh }, Vol. 1 (Beirut: Dār al-Jayl, t.th.), 
vi. 
22 Ah}mad b. Muh }ammad al-Khat}t}ābī, Ma‘ālim al-Sunan, Vol. 1 (Alepo: al-Mat}ba‘ah 
al-‘Ilmīyah, 1932), 6. 



 

 

Fahmi Ali Syaifuddin Rizal 

ISLAMIKA INSIDE: Jurnal Keislaman dan Humaniora 218 

seorang yang ‘ādil.23 Menurut ‘Ibn Daqīq al-‘Īd, terbebasnya h}adīth 
dari shādh dan ‘illat merupakan syarat tambahan yang ditetapkan para 

ahli h}adīth, karena mayoritas ahli fikih mengabaikan kedua syarat 
tersebut.24 Al-Dhahabī juga menyatakan bahwa dalam menetapkan 

h}adīth s}ah }īh}, para ahli fikih hanya menetapkan tiga syarat, yaitu sanad 

yang bersambung, perawi yang ‘ādil, dan d}ābit }.25 

Ibn S {alāh} (577-643 H),26 al-Nawawī (631-676 H),27 dan al-Sakhāwī 

(725-806 H)28 mendefinisikan h }adīth s}ah}īh } sebagai h }adīth yang jalur 
transmisinya (sanad) bersambung serta diriwayatkan perawi ‘ādil lagi 

d }ābit} (kuat hafalannya), tidak shādh dan juga tidak berjangkit ‘illat. 
Sementara al-Dhahabī (673-748 H) menambahkan satu syarat lagi, 
yaitu tidak adanya tadlis.29 Maksudnya, seorang perawi meriwayatkan 

h}adīth yang tidak didengarnya dari seseorang yang semasa dengannya, 

namun perawi tersebut meriwayatkan h }adīth darinya dengan 
ungkapan yang memungkinkan terjadinya seorang perawi mendengar 
langsung dari gurunya (simā‘), seperti ‘an dan ann.30 Jika dikaji lebih 
dalam, nampaknya syarat ini sudah tercakup pada syarat yang pertama, 
yaitu sanad bersambung.  

Berangkat dari premis-premis kaidah kesahihan h }adīth ini, kritik 

h}adīth (naqd al-hadīth) menekankan kajiannya pada analisis sanad dan 

analisis matan yang bertujuan untuk membedakan antara h }adīth s}ah}īh } 

dan d}a‘īf,31 serta menetapkan status adil atau cacat para perawinya.32 

Artinya, penelitian h}adīth tidak dimaksudkan menguji kebenaran 

h}adīth dalam kapasitasnya sebagai sumber ajaran Islam yang dibawa 

                                                                        
23 Muh}ammad b. ‘Abd al-Rah}mān al-Sakhāwī, Fath } al-Mughīth Sharh } Alfīyat al-H{adīth, 
Vol 1 (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmīyah, 2001), 14. 
24 Ibn Daqīq al-‘Īd, al-Iqtirāh fī Bayān al-Is}tilāh} (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmīyah, 
t.th.), 1. 
25 Muh}ammad b. Ah }mad al-Dhahabī, al-Mūqiz }ah fī ‘Ilm Mus }t }alah } al-H{adīth (Alepo: 

Maktabah al-Mat }bū‘āt al-Islāmīyah, 1412), 1. 
26 al-Shahrazūrī, Muqaddimah Ibn al-S {alāh}, 18-19 
27 al-Suyūt}ī, Tadrīb al-Rāwī, Vol. 1, 27. 
28 al-Sakhāwī, Fath } al-Mughīth, Vol. 1, 14. 
29 al-Dhahabī, al-Mūqiz }ah,1. 
30 Lihat Mah }mūd al-T{ah}h}ān, Taysīr Must }alah al-H{adīth (Beirut: Dār al-Fikr, t.th.), 66-
70. 
31 Ismail, Metodologi Penelitian Hadis, 4-5. 
32 ‘Abd al-Rah}mān b. Abī H{ātim al-Rāzī, al-Jarh } wa al-Ta‘dīl, Vol. 2 (Beirut: Dār Ih }yā’ 

al-Turāth al-‘Arabī, 1952), 232. Muh }ammad Mus }t}afā al-‘Az}amī, Manhaj al-Naqd ‘Ind 
al-Muhaddithīn Nash’atuh wa Tārīkh (Riyad: al-Ummarīyah, 1982), 5. 



 

 

Kritik atas Penelitian  

Volume 3, Nomor 2, Desember 2017  219 

Nabi Muh }ammad, tetapi pada tataran kebenaran penyampaian 

informasi h }adīth mengingat masa kodifikasinya cukup panjang hingga 
memerlukan mata rantai periwayat penyampai informasi dalam bentuk 
sanad. 

Para ulama menempatkan sanad sebagai hal terpenting dalam 

penelitian h }adīth karena merupakan mata rantai perawi pembawa 

berita dari Nabi33 dan juga merupakan alat kontrol periwayatan h }adīth 
sekaligus untuk mencermati kecenderungan sikap keagamaan dan 

politik periwayat yang menjadi mata rantai h }adīth.34 Dalam analisis 
sanad ada beberapa disiplin ilmu yang harus diperhatikan, di 

antaranya‘Ilm al-Jarh} wa al-Ta’dīl, yaitu ilmu yang membahas tentang 
cara menilai cacat atau menilai ‘ādil seorang perawi dengan 
menggunakan redaksi-redaksi dan tingkatan-tingkatan tertentu.35 

Dalam prakteknya, tipologi ulama kritikus h }adīth dalam 

melakukan jarh} wa ta‘dīl dapat dipetakan menjadi tiga kelompok. 
Pertama, al-mutashaddid. Ulama tipe ini kerapkali mencala perawi 
dengan mengungkap dua atau tiga kesalahannya, kemudian 

melemahkan h}adīthnya. Apabila ulama tipe ini menguatkan seorang 
perawi, maka penilaiannya dapat dijadikan pegangan. Namun ketika ia 
melemahkan seorang perawi, maka dilihat dulu. Jika ada ulama lain 
yang sesuai dengan pendapatnya dan perawi yang dinilai lemah itu 
tidak ada yang menguatkannya, maka perawi tersebut secara otomatis 

bersifat d }a‘īf. Namun jika perawi yang dinilai lemah tersebut dikuatkan 

oleh salah seorang ulama jarh } wa ta‘dīl, maka jarh} yang dilakukan ulama 

tipe ini tidak dapat diterima, kecuali jika jarh} tersebut disertai dengan 
penjelasannya (mufassar). Misalnya, tidak boleh hanya berpegang pada 

penilaian Ibn Ma‘īn yang mengatakan bahwa perawi ini d}a‘īf, tanpa ada 

penjelasan penyebab perawi ini d }a‘īf, sedangkan ulama jarh} wa ta‘dīl 

yang lain menguatkannya. Ulama seperti Ibn Ma‘īn, Abū H{ātim, al-

Jawzajānī, al-Nasā’ī, Yah}yā al-Qat}t}ān, dan Ibn al-Qat }t}ān termasuk 
dalam tipe ini. Kedua, al-mutasāhil. Ulama tipe ini seperti Abū ‘Īsā al-

                                                                        
33 Umi Sumbulah, Kritik Hadis Pendekatan Historis dan Metodologis (Yogyakarta: Sukses 
Offset, 2008), 31-32. 
34 Abdul Fatah Idris, “Studi Pemikiran Fazlur Rahman tentang Hadis-hadis Prediktif 
dan Teknis”, Wahana Akademika, Vol. 14, No. 1 (2012), 5. 
35 Mus}t}afā b. ‘Abd Allāh al-Qust}ant}īnī, Kashf al-Z{unūn ‘an Asāmī al-Kutub wa al-Funūn, 
Vol. 1 (Baghdad: Maktabah al-Mathnā, 1941), 582. 



 

 

Fahmi Ali Syaifuddin Rizal 

ISLAMIKA INSIDE: Jurnal Keislaman dan Humaniora 220 

Tirmidhī,36 Abū ‘Abd Allāh al-H{ākim, dan Abū Bakr al-Bayhaqī. 

Ketiga, al-mu‘tādil. Ulama tipe ini seperti al-Bukhārī, Ah }mad b. 

H{anbal, Abū Zar‘ah, dan Ibn ‘Addī,37 di mana mereka melakukan jarh } 
wa ta‘dīl dengan sangat moderat dan profesional. 

Selain itu, redaksi yang digunakan para ulama dalam jarh } wa ta‘dīl 
sangat banyak, bahkan mencapai ratusan. Merespon hal demikian, 

para ulama mengklasifikasikan redaksi jarh} wa ta‘dīl dalam beberapa 

tingkatan. Ibn Abī H{ātim al-Rāzī misalnya, mengklasifikasikan 

tingakatan jarh} wa ta‘dīl dalam empat tingkatan.38 Al-Dhahabī membagi 

tingkatan ta‘dīl menjadi empat dan tingkatan jarh } menjadi lima.39 

Sementara Ibn H{ajar dan muridnya al-Sakhāwī membagi tingkatan 

jarh} wa ta‘dīl menjadi enam.40 Pendapat Ibn H {ajar inilah yang 
kemudian dipilih oleh Nūr al-Dīn ‘Itr. 

Berikut ini adalah tingkatan-tingkatan ta‘dīl yang dipilih oleh Nūr 
al-Dīn ‘Itr: 1) tingkatan pertama adalah tingkatan yang paling tingi dan 
mulia, yaitu para sahabat; 2) penilaian ta‘dīl dengan redaksi yang 

menunjukkan makna paling (af‘al al-tafd}īl), seperti awthāq al-nās, athbat 

al-nās, ad}bat} al-nās; atau dengan redaksi ilayh al-muntahā fī al-tathabbut, lā 

a‘rif lahu naz }īran fī al-dunyā, lā ah}ad athbat minh, lā ah}ad athbat min mithl 
fulān, dan fulān lā yus’al ‘anh; 3) penilaian ta‘dīl dengan pengulangan 

ungkapan tawthīq, seperti thabat h}ujjah, thabat h}āfiz}, thiqat thabat, thiqat 
mutqīn, thiqah thiqah, dan lain sebagainya; 4) penilaian ta‘dīl dengan 
ungkapan tawthīq tanpa diulang, seperti thiqah, thabat, mutqīn, ka annah 

mus}h }af, h}ujjah, imām, dan ‘adl d}ābit; 5) penilaian ta‘dīl dengan ungkapan 

lays bih ba’s, lā ba’s bih, s}idq, ma’mūn, khiyār al-khalq, mā a‘lam bih ba’s 

atau mah }alluh al-s}idq; dan 6) ungkapan ta‘dīl yang mendekati jarh}, 

seperti lays bi ba‘īd min al-s}awāb, shaykh, yurwā h}adīthuh, yu‘tabar bih, 

shaykh wast }, ruwiya ‘anh, s}ālih } al-h}adīth, yuktab h}adīthuh, muqārib al-h}adīth, 

                                                                        
36 Menurut Nūr al-Dīn ‘Itr, penilaian al-Dhahabī yang menyatakan bahwa al-
Tirmidhī merupakan kritikus yang tasāhul tidak bisa dibenarkan berdasarkan fakta 

yang terdapat dalam kitab-kitab hadis, di mana para ulama memakai tas}h}īh } al-
Tirmidhī. Nūr al-Dīn ‘Itr, al-Imām al-Tirmidhī wa al-Muwazānah bayn Jāmi‘ih wa bayn al-

S {ah}ih }ayn (t.t.: Mat }ba‘ah Lajnat al-Ta’līf wa al-Tarjamah wa al-Nashr, 1970), 264-297. 
37 Muh}ammad b. Ah }mad al-Dhahabī, Dhikr Man Yu‘tamad Qawluh fī al-Jarh} wa al-

Ta‘dīl (Alepo: Maktab al-Mat}bū‘āt al-Islāmīyah, t.th.), 171-172. 
38 al-Rāzī, al-Jarh } wa al-Ta‘dīl, Vol. 2, 37. 
39 Muh}ammad b. Ah }mad al-Dhahabī, Mīzān al-I‘tidāl fī Naqd al-Rijāl, Vol. 1 (Beirut: 
Dār al-Ma‘rifah, 1382), 4. 
40 al-Sakhāwī, Fath } al-Mughīth, Vol. 1, 361-376. 



 

 

Kritik atas Penelitian  

Volume 3, Nomor 2, Desember 2017  221 

mā aqrab h}adīthuh, s}uwaylih}, s}adūq in shā’ Allāh, arjū an lā ba’s bih, jayyid al-

h }adīth, h}asan al-h}adīth, wasat }, maqbūl, s}adūq taghayyar bi ākhirah, s}adūq 

sayyi’ al-h }ifz}, s}adūq lahu awhām, s}adūq mubtadi‘ dan s}adūq yaham.41 

Empat tingkatan pertama dapat dijadikan h}ujjah. Adapun tingkatan 

kelima, mereka tidak bisa dijadikan sebagai h}ujjah, karena redaksi-

redaksi yang diungkapkan tidak menunjukkan syarat d}abt}. Namun 

demikian h}adīthnya ditulis dan dijadikan sebagai ikhtibār.42 Sedangkan 

tingkatan keenam, h}adīthnya dijadikan i‘tibār,43 namun tidak bisa 

dijadikan ikhtibār, karena tingkatan ini tidak menunjukkan sifat d }ābit } 
perawi bersangkutan.44 

Adapun tingakatan jarh} yang dipilih ‘Itr adalah: 1) tingkatan jarh} 

yang paling ringan, seperti jarh } dengan ungkapan fīh maqāl, adnā maqāl, 
yunkir marrah waya‘rif ukhrā, lays bidhāk, lays bi al-qawī, lays bi al-matīn, 

lays bi h}ujjah, lays bi ‘umdah, lays bi ma’mūn, lays bi al-mard}ī, lays 

yahmidūnah, lays bi al-h}afiz}, ghayruh awthaq minh, fīh shay’, fīh jahālah, lā 

adrī mā huw, fīh d}a‘f, layyin al-h}adīth, sayyi’ al-h}ifz }, fīh layyin (selain al-

Dāruqut}nī), takallamū fīh, sakatū ‘anh, mat}‘ūn fīh, dan fīhi naz }r (selain al-

Bukhārī); 2) tingkatan jarh} dengan ungkapan seperti fulān lā yuh}taj bih, 

fulān d}a‘afūh, fulān mud}t}arib al-h }adīth, lah manākir, h }adīthuh munkar, d}a‘īf, 
munkar (selain al-Bukhārī).45 Dua tingkatan ini menurut al-Sakhawī, 

h}adīthnya dapat dijadikan sebagai i‘tibār; 3) tingkatan jarh } dengan 

ungkapan seperti fulān rudd h}adīthuh, mardūd al-h}adīth, d}a‘īf jiddan, lays bi 

thiqah, wāhin bi marrah, fulān t}arah}ūh, mat}rūh } al-h}adīth, mat}rūh}, lā yuktab 

h }adīthuh, lā tah}ill kitabat h}adīthih, lā tah}ill al-riwāyah ‘anh, lays bi shay’, lā 

yusāwī shay’, dan lā yustashhad bi h }adīthih; 4) tingkatan jarh} dengan 

ungkapan seperti fulān yasriq al-h }adīth, fulān muttaham bi al-kadhib, fulān 

muttaham bi al-wad}‘ī, fulān sāqit}, matrūk, dhāhib al-h}adīth, fulān tarakūh, lā 

yu‘tabar bih, lā yu‘tabar bi h}adīthih, lays bi thiqah, gahyr thiqahi, dan mujma‘ 

‘alā tarkih; 5) tingkatan jarh } dengan ungkapan seperti dajjāl, kadhdhāb, 
                                                                        
41 ‘Itr, Manhaj al-Naqd, 109-110. 
42 Ikhtibār adalah meneliti sebuah riwayat untuk melihat kesesuaiannya dengan 

riwayat-riwayat perawi yang thiqah atau tidak. al-Ghawrī, Mawsū‘ah ‘Ulūm al-H {adīth, 
Vol. 1, 171. 
43 I‘tibār adalah meneliti jalur-jalur h }adīth yang hanya diriwayatkan oleh seorang 

perawi untuk mengetahui apakah ada perawi lain yang meriwayatkan h }adīth itu, baik 
secara redaksi maupun secara makna. Ibid., 259. 
44 Ibid. 
45 Menurut al-Bukhārī ungkapan munkar ditujukan untuk perawi-perawi yang tidak 
halal meriwayatkan darinya. 



 

 

Fahmi Ali Syaifuddin Rizal 

ISLAMIKA INSIDE: Jurnal Keislaman dan Humaniora 222 

al-wad}d }ā‘, fulān yad}a‘, fulān yakdhib, dan fulān wad}a‘a h}adīth; dan 6) 

tingkatan jarh} dengan ungkapan yang menunjukkan makna paling 
(mubālaghah), seperti akdhab al-nās, ilayh muntahā fī al-kadhib, huw rukn al-
kadhib, huwa manba‘ al-kadhib, huw ma‘dan al-kadhib, dan sejenisnya. 
Menurut al-Sakhawī, hukum keempat tingkatan terakhir ini tidak bisa 

dijadikkan h }ujjah, istishhād (penguat eksternal), maupun i‘tibār. 46 

Ketika terjadi kontradiksi antara jarh } dan ta‘dīl pada seorang 

perawi—menurut mayoritas ulama di antaranya al-Khat}īb al-Baghdādī 

dan Ibn al-S {alāh}—maka jarh} didahulukan dari pada ta‘dīl, meskipun 

jumlah mu‘addil lebih banyak dari jārih}. Alasannya, karena mu‘addil 
dalam hal ini hanya mengabarkan hal-hal yang nampak olehnya. 

Sementara jārih} menyampaikan sesuatu yang tidak nampak oleh 
mu‘addil. Akan tetapi kaidah semacam ini tidak berlaku secara mutlak. 

Terbukti dalam beberapa kasus, ta‘dīl dimenangkan dari pada jarh}. 
Oleh karena itu, kaedah tersebut bisa diaplikasikan ketika memenuhi 

tiga kriteria: 1) jarh } yang dilakukan adalah jarh} yang menjelaskan 

sebab-sebabnya (mufassar); 2) al-jārih } tidak ta‘as}s}ub (benci) terhadap 

perawi yang dicela, seperti jarh } yang dilakukan al-Nasā’ī kepada 

Ah}mad b. S {ālih} al-Mis}rī, di mana antara keduanya terjadi perselisihan; 

dan 3) al-mu‘addil tidak menjelaskan bahwa jarh} tersebut tertolak dari 
perawi yang dicela.47 

Sedangkan kritik matan difokuskan kepada teks yang merujuk 
kepada sabda, perbuatan, dan ketetapan Nabi yang diriwayatkan 

secara lafz}ī atau ma‘nawī. Kritik matan ini dilakukan sebagai upaya 

pengujian atas keabsahan teks suatu h }adīth dan mengetahui apakah 

matan h}adīth tersebut mengandung shādh atau ‘illat sehingga dapat 

memisahkan antara h}adīth yang s}ah}īh } dan d}a‘īf dengan tolak ukur dan 

kriteria kesahihan matan h}adīth.48 Menurut S {alāh al-Dīn al-Adlābī, 

kriteria kritik matan h}adīth adalah: 1) h}adīth tidak bertentangan dengan 

petunjuk al-Qur’ān; 2) h}adīth tidak bertentangan dengan h }adīth yang 

lebih kuat; 3) h}adīth tidak bertentangan dengan akal, indra, dan 

sejarah; 4) h }adīth tidak mengandung keserampangan; 5) h }adīth tidak 
mengandung makna yang rendah; dan 6) susunan bahasanya 

                                                                        
46 al-Ghawrī, Mawsū‘ah ‘Ulūm al-H{adīth, Vol. 1, 111-113. 
47 Ibid., 100. Lihat juga ‘Alī Nāyif Buqā‘ī, al-Ijtihād fī ‘Ilm al-H{adīth wa Atharuh fī al-
Fiqh al-Islāmī (Beirut: Dār al-Bashā’ir al-Islāmīyah, t.th.), 91-92. 
48 Sumbulah, Kritik Hadis, 94. 



 

 

Kritik atas Penelitian  

Volume 3, Nomor 2, Desember 2017  223 

menunjukkan ciri-ciri lafal kenabian,49 yaitu tidak rancu, sesuai kaidah 
bahasa Arab dan fasih.50 
 

Sketsa Biografis Muh}ammad Nās }ir al-Dīn al-Albānī 

Nama lengkapnya adalah Muh }ammad Nās}ir al-Dīn b. Nūh} Najātī 
al-Albānī. Al-Albānī adalah penyandaran terhadap negara asalnya, 
yaitu Albania. Al-Albānī dilahirkan pada tahun 1914 di Kota 
Askhodera (Shkoder), sebuah distrik pemerintahan di Albania, dari 
keluarga miskin, namun taat beribadah.51  

Perlu diketahui, Albania pada masa itu merupakan negara yang 
menerapkan undang-undang Islam, sebagaimana ketika daerah itu 
masih menjadi bagian kekuasaan Kesultanan Ottoman, meskipun 
kemudian merdeka setelah Kesultanan Ottoman mengalami masa 
kemundurannya. Ayah al-Albānī adalah seorang ulama di sana, yaitu 

Nūh b. Adam Najātī. Ia adalah salah satu pemuka Mazhab H {anafī di 
Albania dan ahli di bidang ilmu syariat yang didalaminya di Istanbul, 
Ibukota Kesultanan Ottoman. 52 

Saat ideologi komunis menguasai daerah Balkan, hingga Ah}mad 
Zog naik takhta, terjadi peristiwa yang kelak akan mengebiri Albania 
dari identitas negara Islamnya, yaitu skularisasi undang-undang oleh 

Ah}mad Zog.53 Pola politik ala Stalin mulai diterapkan di Albania. 
Banyak terjadi perombakan undang-undang secara menyeluruh, 
bahkan lafal Azan yang sangat sakral bagi umat Islam pun dipaksa 
untuk diucapkan dalam bahasa Albania. Semenjak itu menjadi marak 
gelombang pengungsian orang-orang yang masih dengan teguh 
mengadopsi nilai-nilai keislamannya, salah satu dari orang-orang itu 
adalah keluarga al-Hājj Nūh yang memutuskan migrasi ke Damaskus, 
ibu kota Suriah yang ketika itu masih menjadi bagian dari wilayah 
Shām.54 

                                                                        
49 al-Adlabī, Manhāj Naqd al-Matan, 197-288. 
50 Muh}ammad al-S {abbāgh, al-H{adīth al-Nabawī: Mus}t }alah }uh wa Balāghatuh (t.t.: 
Manshrāt al-Maktab al-Islāmī, t.th.), 132-135. 
 51Muh}ammad Ibrāhīm al-Shaybānī, H{ayāt al-Albānī wa Athāruh wa Thanā’ al-‘Ulamā’ 
‘Alayh, Vol. 1 (t.t.: Maktabah al-Saddāwī, 1987), 44. Lihat juga ‘Abd al-‘Azīs b. 

Muh}ammad b. ‘Abd Allāh al-Sadh}ān, al-Imām al-Albānī: Durūs wa Mawāqif wa ‘Ibr 

(Riyād }: Dār al-Tauh}īd, 1429), 13. 
52 al-Sadh}ān, al-Imām al-Albānī, 13. 
53 al-Shaybānī, H{ayāt al-Albānī, Vol. 1, 44-45. 
54 Ibid. 

http://id.wikipedia.org/wiki/Albania
http://id.wikipedia.org/wiki/Shkoder
http://id.wikipedia.org/wiki/Albania
http://id.wikipedia.org/wiki/Albania
http://id.wikipedia.org/wiki/Kesultanan_Ottoman
http://id.wikipedia.org/wiki/Kesultanan_Ottoman
http://id.wikipedia.org/wiki/Mazhab_Hanafi
http://id.wikipedia.org/wiki/Albania
http://id.wikipedia.org/wiki/Istanbul
http://id.wikipedia.org/wiki/Kesultanan_Ottoman
http://id.wikipedia.org/wiki/Balkan
http://id.wikipedia.org/wiki/Albania
http://id.wikipedia.org/wiki/Azan
http://id.wikipedia.org/wiki/Damaskus


 

 

Fahmi Ali Syaifuddin Rizal 

ISLAMIKA INSIDE: Jurnal Keislaman dan Humaniora 224 

Al-Albānī tumbuh besar dan memulai lembaran-lembaran 
hidupnya di kota ini. Meski latar belakangnya berasal dari keluarga 
miskin, pendidikan agama tetap menjadi acuan utama dalam 
kehidupan keluarganya. Oleh ayahnya, al-Albānī kecil dimasukkan ke 
sebuah sekolah tingkat dasar al-Is‘af al-Khayrīyah al-Ibtidā’īyah di 
Damaskus,55 lalu oleh ayahnya dipindahkan ke sekolah lain. Di 
sekolah keduanya ini, al-Albānī menyelesaikan pendidikan dasar 
formalnya. Ayahnya tak memasukkan al-Albānī ke sekolah tingkat 
lanjutan, karena memandang sekolah akademik dengan kurikulum 
formal tidak memberikan manfaat besar selain sekadar mengajari 
seorang anak belajar membaca, menulis, dan pendidikan wawasan 
serta akhlak yang sangat rendah mutunya. Demi program pendidikan 
yang lebih kuat dan terarah, ayah al-Albānī membuatkan kurikulum 
untuknya yang lebih fokus. Melalui kurikulum tersebut, al-Albānī 

belajar al-Qur’ān dan tajwidnya, ilmu s}araf, dan fikih mazhab H{anafī, 
karena ayahnya adalah ulama mazhab tersebut. Selain belajar melalui 
ayahnya, al-Albānī belajar dari ulama-ulama di daerahnya. Al-Albānī 

mempelajari buku Marāqī al-Falāh}, beberapa buku h }adīth, dan ilmu 
balaghah dari gurunya, Sa‘īd al-Burhānī.56 Al-Albānī mendapatkan 

ijazah h}adīth dari Raghīb al-T{abbākh, seorang tokoh ulama H{alb 
(Aleppo) pada zamannya. Hal ini merupakan rekomendasi dari 

Muh}ammad al-Mubārak setelah ia menyampaikan kepada al-T{abbākh 

atas kemahiran al-Albānī dalam ilmu h}adīth.57 
Pada umur tujuh belas atau delapan belas tahun, pandangan al-

Albānī muda tertuju kepada majalah al-Manār terbitan Muh }ammad 

Rashīd Rid }ā di salah satu toko yang dilaluinya.58 Dilihatnya majalah 
itu, kemudian dibukanya lembar demi lembar hingga terhentilah 

perhatiannya pada sebuah makalah studi kritik h }adīth terhadap Ih}yā’ 

‘Ulūm al-Dīn karya al-Ghazālī dan h}adīth-h}adīth yang ada di dalamnya. 
“Pertama kali aku dapati kritik begitu ilmiah semacam ini,” ungkap al-
Albānī ketika mengisahkan awal mula ia tertarik terhadap kajian 

h}adīth. Rasa penasaran membuatnya ingin merujuk secara langsung ke 

kitab yang dijadikan referensi makalah itu, yaitu al-Mughnī ‘an H{aml al-

Asfār fī al-Asfār fī Takhrīj Mā fī al-Ih}yā’ min al-Akhbār karya al-‘Iraqī. 

                                                                        
55 al-Sadh}ān, al-Imām al-Albānī, 14. 
56 Ibid.  
57 al-Shaybānī, H{ayāt al-Albānī, Vol. 1, 45-46. al-Sadh}ān, al-Imām al-Albānī, 14. 
58 al-Sadh}ān, al-Imām al-Albānī, 29. 

http://id.wikipedia.org/wiki/Rasyid_Ridha


 

 

Kritik atas Penelitian  

Volume 3, Nomor 2, Desember 2017  225 

Namun, kondisi ekonomi tak mendukungnya untuk membeli kitab 
tersebut, maka menyewa kitab pun menjadi jalan alternatifnya. Kitab 
yang terbit dalam 3 volume itu pun disewa kemudian disalin dengan 
tangannya sendiri, dari awal hingga akhir. Itulah aktivitas pertama al-

Albānī dalam ilmu h }adīth. Selama proses menyalin itu, secara tak 
langsung al-Albānī telah membaca dan menelaah kitabnya secara 
mendalam. Hal inilah yang menjadikan perbendaharaan wawasan al-

Albānī bertambah, dan ilmu h }adīth menjadi daya tarik baginya.59 

Ilmu h }adīth begitu luar biasa memikat al-Albānī, sehingga menjadi 

pudar ideologi mazhab H {anafī yang ditanamkan ayahnya. Semenjak 
itu al-Albānī bukan lagi menjadi seorang yang mengacu pada mazhab 
tertentu, melainkan setiap hukum agama yang datang dari pendapat 
tertentu pasti akan ditimbangnya dahulu dengan dasar dan kaidah 

yang murni serta kuat yang berasal dari Sunnah Nabi Muh }ammad. 

Kesibukan barunya pada h }adīth ini mendapat kritikan keras dari 

ayahnya. Ayahnya mengatakan, “Ilmu h }adīth adalah pekerjaan orang-
orang pailit.”60  

Semakin terpikat al-Albānī terhadap h}adīth, toko reparasi jamnya 

pun ditutup. Ia mengunjungi perpustakaan al-Z{āhirīyah di Damaskus 
untuk membaca buku-buku yang tak biasa didapatinya di toko buku. 
Perpustakaan pun menjadi laboratorium umum baginya. Waktu 12 
jam bisa habis di perpustakaan, hanya keluar di waktu-waktu salat, 
bahkan untuk makan pun sudah disiapkannya dari rumah berupa 
makanan-makanan ringan untuk dinikmatinya selama di 
perpustakaan.61 Selain itu, al-Albānī juga menjalin persahabatan 
dengan pemilik-pemilik toko buku, sehingga memudahkannya 
meminjam buku-buku yang diinginkan karena keterbatasan hartanya 
untuk membelinya, dan di saat ada orang yang hendak membeli buku 
yang dipinjamnya, maka buku tersebut dikembalikan. Bertahun-tahun 
masa-masa ini dilaluinya.62 

Suatu hari di perpustakaan al-Z{āhirīyah, selembar kertas hilang 
dari manuskrip yang digunakan al-Albānī untuk belajar. Kejadian ini 
menjadikan al-Albānī mencurahkan seluruh perhatian untuk membuat 

katalog dari seluruh manuskrip h }adīth di perpustakaan agar folio yang 
hilang bisa ditemukan. Oleh karena ini, al-Albānī mendapat banyak 
                                                                        
59 al-Shaybānī, H{ayāt al-Albānī, Vol. 1, 46-47. 
60 Ibid., 50-51. 
61 Ibid., 52. 
62 al-Sadh}ān, al-Imām al-Albānī, 19-20.  



 

 

Fahmi Ali Syaifuddin Rizal 

ISLAMIKA INSIDE: Jurnal Keislaman dan Humaniora 226 

sekali ilmu dari ribuan manuskrip h }adīth yang disalinnya. 

Kehebatannya ini beberapa tahun kemudian dipuji oleh Muh }ammad 

Must}afā al-A‘z}amī pada pendahuluan Studi Literatur H }adīth Awal, di 

mana al-A‘z}ami mengatakan: “Saya mengucapkan terima kasih kepada 

Nās}ir al-Dīn al-Albānī yang telah menempatkan keluasan ilmunya 
pada manuskrip-manuskrip langka dalam tugas akhir saya,” hal ini 

dikarenakan al-A‘z}ami memanfaatkan perpustakaan itu untuk 
penyelesaian doktoralnya, dan ternyata apa yang didapatkannya dari 
manuskrip-manuskrip hasil kerja keras al-Albānī menghasilkan 
kekaguman dari para pembimbingnya.63 

Tak cukup dengan belajar sendiri, al-Albānī pun sering ikut serta 

dalam seminar-seminar ulama besar semacam Muh }ammad Bahjah al-

Bait}ār yang sangat ahli dalam bidang h }adīth. Dari majelis serta diskusi-

diskusi ini mulai tampak kejeniusan al-Albānī dalam kajian h }adīth. 

Suatu ketika, Muh}ammad Raghīb at-T{abbākh yang notabene seorang 

ahli h }adīth, al-musnid (ahli sanad), sekaligus sejarawan dari kota H {alb 
(Aleppo) tertarik untuk menguji hafalan serta pengetahuan al-Albānī 

terhadap ‘ilm mus}t}alah al-h}adīth dan hasilnya pun sangat memuaskan. 

Oleh karena itu, turun sebuah pengakuan dari al-T{abbākh, yaitu al-

Anwār al-Jalīyah fī Mukhtas}ar al-Athbāt al-H{anbalīyah, sebuah ijazah 

sekaligus sanad yang bersambung hingga Ah}mad b. H{anbal yang 

melalui jalur al-T{abbākh.64  
Pada tahun 1381-1383 H. (1962-1964 M), al-Albānī mendapat 

panggilan dari Universitas Islam Madinah yang ketika itu dipimpin 

Muh}ammad b. Ibrāhīm, yang sekaligus menjabat sebagai penasehat 
Kerajaan Arab Saudi. Ia meminta al-Albānī untuk mengajar mata 

kuliah h }adīth di universitas tersebut. Al-Albānī pernah ditanya, 
mengapa dirinya dapat mengajar di Universitas Islam Madinah, 
padahal biasanya pengajar di sebuah universitas harus bergelar 
doktor? Ia pun mengatakan bahwa ada dua faktor yang 
melatarbelakanginya. Pertama, universitas itu masih baru di Saudi. 
Kedua, terkenalnya kitab-kitab karya al-Albānī di kalangan Universitas 
Islam Madinah dan mereka menerima karya-karya itu.65 

Di sana al-Albānī mengajar ilmu h }adīth dan fikih h }adīth di 

fakultas pascasarjana, bahkan menjadi guru besar ilmu h }adīth. Pada 

                                                                        
63 Ibid. 
64 al-Shaybānī, H{ayāt al-Albānī, Vol. 1, 65. 
65 al-Sadh}ān, al-Imām al-Albānī, 22. 

http://id.wikipedia.org/wiki/Aleppo
http://id.wikipedia.org/wiki/Arab_Saudi


 

 

Kritik atas Penelitian  

Volume 3, Nomor 2, Desember 2017  227 

tahun 1975, al-Albānī diangkat menjadi dewan tinggi Universitas 
Islam Madinah selama tiga tahun hingga kemudian memutuskan 
kembali pulang ke negaranya. ‘Abd al-‘Azīz b. ‘Abd Allāh b. Bāz 
memberikan komentar atas al-Albānī, “Aku belum pernah melihat di 

kolong langit pada saat ini orang yang sangat alim dalam ilmu h }adīth 

seperti al-‘Allāmah Muh}ammad Nās}ir al-Dīn al-Albānī.”66 
Di akhir-akhir masa usianya, al-Albānī melemah hingga 

mengalami sakit dan sempat beberapa kali masuk rumah sakit. 
Sesekali al-Albānī keluar rumah sakit dalam kondisi yang tampak 
sehat. Pada akhir sakitnya, al-Albānī dibawa ke rumah sakit di 
Yordania untuk menjalani perawatan yang intensif. Pada akhir ashar 
hari sabtu, 22 Jumadil Akhir 1420 H yang bertepatan pada tanggal 2 
Oktober 1999, beberapa saat sebelum maghrib, al-Albānī 
mengembuskan nafas terakhirnya. Jenazahnya diurus dengan sangat 
cepat, meskipun demikian, ternyata di luar dugaan, lebih dari 5.000 
orang datang kemudian menyalati dan mengiringi penguburan jenazah 
al-Albānī.67 

Tercatat kurang lebih 200 karya yang dihasilkan oleh al-Albānī, 
beberapa di antaranya yang paling populer serta monumental adalah: 

Silsilat al-Ahādīth al-S{ah}īh }ah } wa Shay’ min Fiqhihā wa Fawāidihā, Silsilat al-

Ah }adīth al-D{a‘īfah wa al-Mawd }ū‘ah wa Atharuhā al-Shay’ fī al-Ummah, 

S{ah}īh } wa D {a‘īf al-Jāmī‘ al-S{aghīr, S{ah}īh } wa D{a‘īf Sunan Abī Dāwud, S{ah}īh } 

wa D {a‘īf Sunan al-Tirmidhī, S{ah}īh } wa D {a‘īf Sunan al-Nasā’ī, S{ah }īh} wa D {a‘īf 

Sunan Ibn Mājah, Ādāb al-Zifāf fī al-Sunnah al-Mut}ahharah, Ahkām al-

Janā’iz, Irwā’ al-Ghalīl fī Takhrīj Ah }ādīth Manār al-Sabīl, Tamām al-

Minnah fī Ta‘līq ‘alā Fiqh al-Sunnah, S{ifāt S{alāt al-Nabī, S{ah }īh} al-Targhīb 

wa al-Tarhīb, D{a‘īf al-Targhīb wa al-Tarhīb, Fitnat al-Takfīr, Jilbāb al-
Mar’ah al-Muslimah, dan lain-lain.68 

 

Analisis terhadap Kritik H {adīth Muh}ammad Nās }ir al-Dīn al-

Albānī dalam al-Jāmi‘ al-S{ah}īh}  
Muh}ammad Nās}ir al-Dīn al-Albānī sedikitnya telah menilai d}a‘īf 12 

h}adīth yang terdapat dalam kitab al-Jāmi‘ al-S{ah}īh } karya Muslim b. al-

                                                                        
66 al-Shaybānī, H{ayāt al-Albānī, Vol. 1, 65-66. 
67 al-Sadh}ān, al-Imām al-Albānī, 292. 
68 Ibid. Lihat juga ‘Abd al-Rah}mān b. Muh }ammad al-‘Īzarī, Juhūd al-Shaykh al-Albānī 

fi al-H{adīth (Riyad: Maktabah al-Rushd, 1425), 43-89. 

http://id.wikipedia.org/wiki/Shifat_Shalat_Nabi


 

 

Fahmi Ali Syaifuddin Rizal 

ISLAMIKA INSIDE: Jurnal Keislaman dan Humaniora 228 

H{ajjāj al-Naysābūrī, yaitu h }adīth no. (768) – 198,69 (2106-2107) – 87,70 
(983) – 11,71 (1122) – 108,72 (1437) – 123,73 (1695) – 23,74 (2016) – 
116,75 (2426) – 64,76 (2621) – 137,77 (2734) – 89,78 (2748) – 9,79 dan 

(2865) – 64.80 Namun, dalam tulisan ini hanya akan fokus 

menganalisis h}adīth no. (1437) 123 dan no. (2016) 116. Pemilihan 

sampel ini hanya untuk mewakili model kritik h}adīth yang dilakukan 
al-Albānī terhadap sanad dan matn. 

1. H}adīth Nomor (1437) 123 

يَةَ، بْنُِ مَرْوَانُِ حَدَّثنََا شَيْبَةَ، أبَ ي بْنُِ بكَْرِ  أبَوُ حَدَّثنََا ي  ، حَمْزَةَِ بْنِ  عُمَرَِ عَنِْ مُعَاو   الْعمَُر 

حْمَنِ  عَبْدُِ حَدَّثنََا عْتُِسَِ: قَالَِ سَعْدٍ، بْنُِ الرَّ يدٍِ أبََا م  ، سَع  يَّ  الل ِ رَسُولُِ قَالَِ: يقَوُلُِ الْخُدْر 

نِْ إ نَِّ»: وَسَلَّمَِ عَليَْهِ  اللُِ صَلَّى ِ أشََر ِ  م  نْدَِ النَّاس  لَة ِ الل ِ ع  ، يوَْمَِ مَنْز  يَامَة  جُلَِ الْق  ي الرَّ  يفُْض 

، إ لَى ي امْرَأتَ ه  ، وَتفُْض  هَا ينَْشُرُِ ثمَُِّ إ ليَْه  رَّ  81«.س 
Telah menceritakan kepada kami Abū Bakr b. Abī Shaybah, telah 
menceritakan kepada kami Marwān b. Mu‘āwiyah, dari ‘Umar b. 

H {amzah al-‘Umarī, telah menceritakan kepada kami ‘Abd al-Rah}mān b. 
Sa‘d, ia berkata: Saya mendengar Abū Sa‘īd al-Khudrī mengatakan: 
Rasulullah berkata: “Sesungguhnya manusia paling buruk kedudukanya 
di sisi Allah pada hari kiamat adalah laki-laki yang berhubungan dengan 
istrinya dan istrinya pun berhubungan denganya, kemudian ia 
menyebarkan rahasianya”. 

Dalam kitab Silsilat al-Ah}ādīth al-D{a‘īfah wa al-Mawd}ū‘ah, al-Albānī 

menilai h}adīth ini d }a‘īf, karena menganggap ‘Umar b. H {amzah sebagai 

perawi yang d}a‘īf. Penilaian al-Albānī ini didasarkan pada pernyataan 

al-Dhahabī dalam kitabnya al-Kāshif bahwa ‘Umar b. H {amzah dinilai 

d }a‘īf oleh Yah}yā b. Ma‘īn dan al-Nasā’ī. Selain itu, Ah }mad b. H{anbal 

juga menilai h}adīth-h}adīth yang diriwayatkan ‘Umar b. H {amzah 

                                                                        
69 Bāb al-Du‘ā’ fī S{alāt al-Layl wa Qiyāmih, Vol. 1, 532. 
70 Bāb Lā Tadkhul al-Malāikah Bayt fīh Kalb, Vol. 1, 1666. 
71 Bāb fī Taqdīm al-Zakāh wa Man‘ihā, Vol. 2, 676. 
72 Bāb al-Takhyīr fī S{awm wa al-Fit }r fī al-Safar, Vol. 2, 790. 
73 Bāb Tah}rīm Ifshā’ Sarr al-Mar’ah, Vol. 2, 1060. 
74 Bāb Man I‘taraf ‘alā Nafsih bi al-Zinā, Vol. 3, 1323. 
75 Bāb Karāhiyyat al-shurb qāiman, Vol 3, 1601. 
76 Bāb Fad}āil Zayd b. H {ārithah wa Usāmah b. Zayd, Vol. 4, 1884. 
77 Bāb al-Nahy ‘an Taqnīt } al-Insān min Rah }mat Allāh Ta‘ālā, Vol. 4, 2023. 
78 Bāb Istih}bāb H {amd Allāh Ta‘ālā ba‘d al-Akl wa al-Shurb, Vol. 4, 2095. 
79 Bāb Suqūt } al-Dhunūb bi al-Istighfār Tawbah, Vol. 4, 2105. 
80 Bāb al-S}ifāt al-latī Yu‘raf bihā fī al-Dunyā Ahl al-Jannah wa Ahl al-Nār, Vol. 4, 2198. 
81 Muslim b. al-Hajāj Abū Hasan al-Qasyirī al-Naysabūrī, al-Jāmi‘ al-S {ah}īh, Vol. 2 

(Beirut : Dār Ih }yā’ al-Turāth al-‘Arabī, t.th.), 1060. 



 

 

Kritik atas Penelitian  

Volume 3, Nomor 2, Desember 2017  229 

berstatus munkar. Al-H{āfiz } Ibn H {ajar juga menetapkanya sebagai 

perawi d}a‘īf dalam kitab al-Taqrīb.82 Lebih jauh, al-Albānī menyatakan 

bahwa h}adīth Abī Sa’īd al-Khudrī dengan lafal Inn min asharr al-nās ‘ind 

Allāh manzilah yawm al-qiyāmah dalam S}ah}īh Muslim adalah h}adīth yang 
ma‘lūl (terdapat ‘illat).83 Dalam kitab Ādāb al-Zifāf, al-Albānī juga 

menyatakan bahwa h }adīth Imām Muslim tersebut berkualitas d }a‘īf, 

sebab dalam jalur transmisinya ada ‘Umar b. H{amzah yang dinilai d}a‘īf 

dalam kitab al-Taqrīb. al-Dhahabī dalam al-Mīzān juga menilai d}a‘īf 

kepada ‘Umar b. H {amzah, sebagaimana komentar Yahyā b. Ma‘īn dan 

al-Nasā’ī. Sedangkan Ah}mad b. H{anbal menilai h}adīth-h}adīth riwayat 

‘Umar b. H {amzah munkar. Lebih jauh, al-Albānī mengomentari 

pernyataan Ibn al-Qat}t}ān yang menyatakan bahwa h }adīth tersebut 

adalah h}asan. “Aku tidak tahu bagaimana menentukan h }adīth itu 

sebagai h}adīth yang h}asan, sedangkan hakikatnya ia sebagai h }adīth 

yang d}a‘īf,” kata al-Albānī. 84 

Dari pernyataannya dapat disimpulkan bahwa al-Albānī 

menyatakan h}adīth nomor (1437) 123 sebagai h}adīth d}a‘īf lantaran 

diriwayatkan ‘Umar b. H {amzah yang notabene sebagai perawi d}a‘īf. 
Oleh karena itu, perlu dilakukan analisis lebih mendalam terkait 

integritas dan kredebelitas ‘Umar b. H {amzah. Nama lengkapnya 

adalah ‘Umar b. H {amzah b. ‘Abd Allāh b. ‘Umar b. al-Khat}t}āb al-
Qurashī al-‘Adawī al-‘Umarī al-Madanī. Terkait dengan integritas dan 

kredibelitasnya sebagai perawi h }adīth, terdapat beragam komentar 

kritikus terhadap ‘Umar b. H {amzah. Ah}mad Ibn H }anbal menilainya 

dengan ungkapan Ah}ādīthuhu Manākīr. ‘Abbās al-Dūrī dari Yah }yā Ibn 

Ma‘īn menilainya Ad}‘af min ‘Umar Ibn Muh}ammad Ibn Zayd. Al-Nasā’ī 

dan Yah}yā Ibn Ma‘īn menilainya D{a’īf. Abū Ah}mad Ibn ‘Adī 

menilainya Min man yuktab h }adīthuh.85 Ibn H {ibban menilainya dengan 

ungkapan Dhakara fī al-Thiqāth, min man yukht}i’. Ibn al-H{ajar al-

‘Asqalanī menilainya dengan ungkapan Akhraj al-H{ākim h }adīthuh fī al-

                                                                        
82 Muh}ammad Nās}ir al-Dīn al-Albānī, Silsilah al-Āh }ādīth al-D{a‘īfah wa al-Mawd}ū‘ah wa 
Atharuhā al-Sa’i fī al-Ummah, Vol. 12 (Riyad: Dār al-Ma‘ārif, 1412), 708. 
83 Muh}ammad Nās }ir al-Dīn al-Albānī, Irwā’ al-Ghalīl fī Takhrīj Ah }ādīth Manār al-Sabīl, 
Vol. 7 (Beirut: al-Maktabah al-Islāmī, 1405), 74-75. 
84 Muh}ammad Nās }ir al-Dīn al-Albānī, Ādāb al-Zafāf fī al-Sunnah al-Mut }ahharah, Vol. 1 
(t.t.: Dār al-Salām, 1420), 142-143.  
85 Yūsuf b. ‘Abd al-Rah}mān al-Mizzī, Tahdhīb al-Kamāl fī Asmā’ al-Rijāl, Vol. 21 
(Beirut: Mu’assis al-Risālah, 1400), 311. 



 

 

Fahmi Ali Syaifuddin Rizal 

ISLAMIKA INSIDE: Jurnal Keislaman dan Humaniora 230 

mustadrak wa qāla kulluhā mustaqīmah.86 Al-Dhahabī menilainya dengan 
ungkapan Fa hādhā mimmā ustunkira li ‘Umar.87 

Dari komentar para kritikus h }adīth di atas, ‘Umar b. H {amzah 

dinilai d}a‘īf dengan berbagai redaksi. Oleh karena itu, perlu 

menjelaskan maksud redaksi yang digunakan para kritikus h }adīth 

ketika mengomentari kredibelitas ‘Umar b. H {amzah sebagai perawi 

h}adīth. 

a. Makna Ungkapan Ah}ādīthuh Manākīr dari Ah}mad b. H {anbal 
Al-Tirmidhī dalam kitab Sharh ‘Ilal al-Tirmidhī mengatakan bahwa 

definisi munkar dalam perspektif Abū Bakr al-Bardījī al-H{āfiz } adalah 

ketika seorang perawi meriwayatkan h }adīth dari sahabat atau dari 

tābi‘īn yang tidak mengetahui matn h}adīth itu kecuali dari sanad yang ia 
riwayatkan.88 Menurut Al-Luknawī, terdapat perbedaan antara ulama 

al-mutaqaddimīn dan al-muta’akhirīn dalam mendefinisikan h }adīth 

munkar. al-Mutaqaddimīn menyematkan term ini kepada h }adīth yang 
sendiri dalam periwayatan meskipun diriwayatkan perawi thiqah, 

sementara menurut al-muta’akhirīn term munkar dipakai untuk h}adīth 

dari periwayat d}a‘īf yang menyelisihi perawi thiqah.89 

Bagi Nūr al-Dīn ‘Itr, term ah }ādīthuh manākīr dalam perspektif 

Ah}mad b. H {anbal dan mayoritas ahli h }adīth digunakan pada h }adīth 

fard (sendiri) yang tidak mempunyai mutāba‘ah, dan h }adīth tersebut 

dijadikan hujjah oleh mayoritas ahli h }adīth.90 Hal ini senada dengan 

yang dinyatakan Ibn H {ajar al-‘Asqalānī dalam H{adith al-Sārī 

Muqaddimah Fath } al-Bārī, ia berkata: “Al-Munkar diucapkan Ah}mad b. 

H{anbal dan mayoritas ahli h }adīth terhadap al-h }adīth al-fard yang tidak 
mempunyai mutāba‘ah.91 

Dari penjelasan di atas, dapat diketahui bahwa lafal ah}ādīthuh 

manākīr yang diungkapkan Ah{mad b. H {anbal bukan lafal untuk 

menganggap seorang perawi sebagai perawi yang meriwayatkan h }adīth 
                                                                        
86 Ah}mad b. ‘Alī b. H {ajar al-‘Asqalānī, Tahdhīb al-Tahdhīb, Vol. 7 (India: Mat }ba’ah 

Dā’irah al-Ma‘ārif al-Niz}āmīyah, 1326), 437.  
87 al-Dhahabī, Mīzān al-I‘tidāl, Vol. 3, 192. 
88 Zayn al-Dīn ‘Abd al-Rah}mān b. Ah {mad al-Baghdādī, Sharh ‘Ilal al-Tirmīdhī, Vol. 2 
(Urdun: Maktabah al-Manār, 1407), 653. 
89 Abū al-H{asanāt Muh}ammad ‘Abd al-H{ayyi al-Luknawī, al-Raf‘ wa al-Takmīl fī al-

Jarh } wa al-Ta‘dīl, Vol. 1 (Alepo: Maktab al-Mat }bū‘āt al-Islāmīyah, 1407), 211. 
90 Ibid, 202; ‘Itr, Manhaj al-Naqd fī ‘Ulūm al-H{adīth, 114. 
91 Ah}mad b. ‘Alī b. H {ajar al-‘Asqalānī, Hadī al-Sārī Muqaddimah Fath } al-Bārī, Vol. 1 
(t.t.: al-Maktabah al-Salafīyah, t.th.), 437. 



 

 

Kritik atas Penelitian  

Volume 3, Nomor 2, Desember 2017  231 

munkar atau yang menyelisihi perawi yang thiqah, akan tetapi untuk 
perawi yang dinilai menyendiri dalam periwayatanya atau tidak 
mempunyai mutāba‘ah dan juga tidak mengandung unsur shādh atau 

menyelisihi h}adīth yang lebih thiqah. 
 

b. Makna Ungkapan Ad}‘af min ‘Umar b. Muh }ammad Ibn Zayd dari 

Yah}yā b. Ma‘īn  

Dalam hal ini perlu diketahui, apakah perkataan Yah }yā b. Ma‘īn 
termasuk satu ungkapan perkataan atau dua ungkapan perkataan, 

apakah ia jarh} atau ta’dīl?, karena perkataan ini belum menunjukkan 

jarh} sehingga perlu dijelaskan lebih lanjut. Konteks pernyataan Yah }yā 

b. Ma‘īn di sini ingin membandingkan antara ‘Umar b. H {amzah 

dengan ‘Umar b. Muh }ammad b. Zayd, di mana ‘Umar b. H {amzah 

dinilai lebih lemah (ad}‘af) dari pada ‘Umar b. Muh }ammad b. Zayd.92 

Problemnya, apakah ungkapan Ibn Ma‘īn ini termasuk jarh} terhadap 

‘Umar b. H{amzah?  
Untuk memahami itu, perlu melihat komentar kritikus lain 

terhadap ‘Umar b. H{amzah. Muh }ammad b. Sa‘d menilai ‘Umar b. 

H{amzah dengan ungkapan kāna thiqah; qalīl al-h }adīth. Ah}mad b. 

H{anbal menilainya dengan ungkapan shaykh thiqah; lays bih ba’s. ‘Abbās 

al-Dūrī dari Yah }yā b. Ma‘īn menilainya dengan ungkapan kāna s}ālih} al-

h }adīth. Abū H{ātim menilainya dengan ungkapan hum khamsah 

awthaquhum ‘Umar b. Muh }ammad, thiqah s}adūq. Sementara al-Nasā’ī 
menilainya dengan ungkapan lays bih ba’s.93  

Terlihat sepertinya Yah }yā b. Ma‘īn tidak menilai d }a‘īf ‘Umar b. 

H{amzah secara mutlak dan ungkapan Ad}‘af min ‘Umar b. Muh }ammad b. 

Zayd juga bukan kalimat jarh} secara mutlak. Hal ini terbaca dari 

jawaban Yah}yā b. Ma‘īn ketika ditanya Ibn al-Junayd tentang ‘Umar b. 

H{amzah. Ibn al-Junayd berkata, “Aku bertanya kepada Yah }yā tentang 

‘Umar b. H{amzah yang meriwayatkan h }adīth dari Usāmah.” Ia 

menjawab: “Dia, ‘Umar b. H {amzah ‘Umarī.” Aku lanjut bertanya, 

                                                                        
92 al-Mizzī, Tahdhīb al-Kamāl, Vol. 21, 312; al-‘Asqalānī, Tahdhīb al-Tahdhīb, Vol. 7, 

437; al-Rāzī, al-Jarh } wa al-Ta‘dīl, Vol. 6, 104; Abū Ah}mad b. ‘Adī al-Jurjānī, al-Kāmil fī 

D {u‘afā’ al-Rijāl, Vol. 6 (Beirut: al-Kutub al-‘Ilmīyah, 1418), 36. 
93 Ibid, Vol. 21, 501-502. 



 

 

Fahmi Ali Syaifuddin Rizal 

ISLAMIKA INSIDE: Jurnal Keislaman dan Humaniora 232 

“Apakah h}adīthnya mustaqīm?” Ibn Ma‘īn menjawab, “S}ālih} lays bi 

dhāk, h}adīthnya diriwayatkan oleh Marwān al-Fazārī.”94 

Dari keterangan tersebut dapat diketahui maksud Yah }yā b. Ma‘īn 

dengan ungkapannya ad}‘af min ‘Umar b. Muh }ammad b. Zayd, yaitu ia 

menilai derajat ‘Umar b. H {amzah lebih rendah dari pada derajat 

‘Umar b. Muh }ammad b. Zayd yang sama-sama dianggap sebagai 

perawi yang s}ālih}. Dengan kata lain, terdapat perbedaan tingkat 

integritas dan kredebelitas (thiqah) antara ‘Umar b. Muh}ammad b. 

Zayd dan ‘Umar b. H{amzah, meskipun keduanya sama-sama thiqah.95 

c. Makna Ungkapan D{a‘īf dari al-Dhahabī 
Dalam kitab Mīzān al-I‘tidāl, al-Dhahabī memberi komentar bahwa 

‘Umar b. H{amzah dinilai d{a‘īf oleh Yah }yā b. Ma‘īn dan al-Nāsa’ī 

dengan redaksi mutlak (d}a‘afah Yah}yā b. Ma‘īn wa al-Nasā’ī).96 Dengan 

kata lain, al-Dhahabī menyandarkan penilaiannya kepada Yah }yā b. 

Ma‘īn dan al-Nāsa’ī. Padahal redaksi kritik yang digunakan Yah }yā b. 

Ma‘īn dalam menilai ‘Umar b. H {amzah menggunakan ad}‘af min ‘Umar 

b. Muh}ammad b. Zayd, yang berarti ‘Umar b. H{amzah lebih lemah dari 

pada ‘Umar b. Muh }ammad b. Zayd yang notabene keduanya status 

perawi thiqah. Hal ini bisa diketahui dari jawaban Yah }yā b. Ma‘īn 

ketika ditanya Ibn al-Junayd tentang h}adīth-h}adīth yang diriwayatkan 

‘Umar b. H {amzah, s}ālih } lays bi dhāk.97 ‘Umar b. Muh }ammad b. Zayd 

sendiri oleh para kritikus dinilai s}ālih } al-h}adīth, sementara ‘Umar b. 

H{amzah berstatus s}ālih } lays bi dhāk. Derajat s}ālih} lays bi dhāk jelas lebih 

rendah dari pada s}ālih} al-h }adīth dan masih dalam tingkatan ta‘dīl.  

Lebih lanjut, Yah}yā b. Ma‘īn juga menilai d}a‘īf kepada ‘Umar b. 

H{amzah, seperti diceritakan Muh }ammad b. ‘Alī, dari ‘Uthmān b. 

Sa‘īd, ia berkata: “Aku bertanya kepada Yah }yā b. Ma‘īn tentang ihwal 

‘Umar b. H {amzah yang meriwayatkan h }adīth dari Sālim? Yah }yā b. 

                                                                        
94 Abū Zakariyā Yah}yā b. Ma‘īn al-Baghdādī, Su’ālāt Ibn al-Junayd li Abī Zakariyā 

Yah}yā Ibn Ma‘īn (Madinah: Maktabah al-Dār, 1408), 439. No. 687. 
95 ‘Alī b. Muh }ammad al-Kitāmī, Bayān al-Wahm wa al-Īhān fī Kitāb al-Ah}kām, Vol. 4 

(Riyad: Dār T }ayyibah, 1418), 451. 
96 al-Dhahabī, Mīzān al-I‘tidāl, Vol. 3, 192; Muh }ammad b. Ah }mad al-Dhahabī, al-
Kāshif fī Ma‘rifah min Riwāyah fī al-Kutub al-Sittah, Vol. 2 (Jeddah: Dār al-Qiblah li al-
Thaqāfah al-Islāmīyah, 1413), 58. 
97 Ibn Ma‘īn, Su’ālāt Ibn al-Junayd, 439. No. 687. 



 

 

Kritik atas Penelitian  

Volume 3, Nomor 2, Desember 2017  233 

Ma‘īn menjawab, d}a‘īf.” 98 Dari sini dapat dipahami bahwa Yah }yā b. 

Ma‘īn hanya menilai d }a‘īf kepada ‘Umar b. H {amzah ketika 

meriwayatkan h}adīth dari Sālim, sehingga generalisasi yang dilakuakan 

al-Dhahabī dalam menilai ‘Umar b. H {amzah sebagai perawi d}a‘īf 

dengan justifikasi kritik Yah }yā b. Ma‘īn tidak bisa dianggap benar. 

Sedangkan pernyataan al-Nasā’ī yang menilai d}a‘īf ‘Umar b. 

H{amzah dapat dilihat dalam Tahdhīb al-Kamāl99 dan Tahdhīb al-
Tahdhīb.100 Sementara dalam kitab yang dikarang oleh al-Nasā’ī sendiri, 

ia menyatakan ‘Umar b. H {amzah sebagai perawi yang lays bi al-qawī.101 

Dari sini dapat dikatakan bahwa al-Nasā’ī belum menilai d}a‘īf ‘Umar b. 

H{amzah secara mutlak, sehingga para penulis buku yang 

menyebutkan bahwa al-Nasā’ī menilai d}a‘īf ‘Umar b. H {amzah adalah 

keliru, sebab pengertian lays bi al-qawī berbeda dengan d }a‘īf . Meskipun 

redaksi lays bi al-qawī merupakan derajat paling rendah dalam jarh}, 
namun yang perlu dipahami bahwa al-Nasā’ī adalah kritikus 

mutashaddid dalam jarh}, di mana dalam hal ini penilaiaannya 

bersebrangan dengan kritikus h }adīth yang lainnya, sehingga tidak 

mengherankan jika h}adīthnya ‘Umar b. H{amzah diriwayatkan Imām 
Muslim. Di samping itu, ia tidak memberi penjelasan penyebab ‘Umar 

b. H {amzah terkena jarh} dengan kata lays bi al-qawī, sehingga tidak bisa 
diterima.102 

d. Makna Ungkapan Min Man Yukht}i’ dari al-H {āfiz} Ibn H {ibbān 

Dalam kitab al-Thiqāth, Ibn H {ibbān komentar bahwa ‘Umar b. 

H{amzah adalah perawi yang pernah melakukan kesalahan (kāna min 

man yukht}i’).103 Pada dasarnya terdapat perbedaan antara kalimat min 

man yukht}i’ dengan kathīr al-khat}a’. Lafal kathīr al-khat}a’ ditujukan 

kepada perawi yang sering keliru dalam h }adīthnya, sehingga 

menyelisihi h }adīth lain. Sedangkan min man yukht}i’ merupakan lafal 

                                                                        
98 al-Jurjānī, al-Kāmil fī D {u’afā’ al-Rijāl, Vol. 6, 35; Abū Zakariyā Yah}yā b. Ma‘īn al-
Baghdādī, Tārīkh Ibn Ma‘īn (Damaskus: Dār al-Ma’mūn al-Turāth, 1400) , 142.  
99 al-Mizzī, Tahdhīb al-Kamāl, Vol. 21, 311. 
100 al-‘Asqalānī, Tahdhīb al-Tahdhīb, Vol. 7, 437. 
101 Ah}mad b. Shu‘ayb al-Nasā’ī, al-D {u‘afā’ wa al-Matrūkīn li al-Nasā’ī, Vol. 1 (Alepo: 
Dār al-Wa’ī, 1396), 83. 
102 Sulaymān b. al-Ash‘ath al-Sijistānī, Su’ālāt Abī ‘Ubayd al-Ājarī Abā Dāwud al-

Sijistānī fī al-Jarh } wa al-Ta‘dīl (Madinah: ‘Umādah al-Bah}th al-‘Ilmī, 1403), 30. 
103 Muh}ammad b. H {ibbān, al-Thiqāth, Vol. 7 (India: Dā’irah al-Ma‘ārif al-
‘Utmānīyah, 1393), 168.  



 

 

Fahmi Ali Syaifuddin Rizal 

ISLAMIKA INSIDE: Jurnal Keislaman dan Humaniora 234 

yang ditujukan kepada perawi yang pernah dan jarang melakukan 

kesalahan dalam h}adīthnya.  

Ibn H {ajar menjelaskan bahwa perawi yang dinilai jarh } dengan 

ungkapan akht}a’ fī al-h}adīth bukan berarti seluruh h }adīthnya harus 

ditolak. Yah}yā b. Ma‘īn bahkan berkata, “Aku bukan seorang yang 

terkejut jika seseorang meriwayatkan h }adīth kemudian pernah keliru 

malainkan aku terkejut jika ada seseorang meriwayatkan h }adīth 
kemudian sama (seperti aslinya).”104 Artinya, perawi yang mendapat 

predikat kāna min man yukht }i’ merupakan perawi yang pernah 
melakukan kesalahan meskipun tidak sering dan tidak selalu salah, 

sehingga h }adīthnya tidak dapat ditolak secara keseluruhan tanpa ada 

bukti jelas yang menunjukkan bahwa h }adīth tersebut adalah h}adīth 
yang salah. Oleh karena itu, dapat disimpulkan bahwa ‘Umar b. 

H{amzah merupakan perawi thiqah menurut Ibn H {ibbān. 

e. Makna ungkapan D {a’īf dari al-H{āfiz} Ibn H{ajar 

Dalam Taqrīb al-Tahdhīb, Ibn H {ajar menyatakan bahwa ‘Umar b. 

H{amzah termasuk perawi d {a‘īf.105 Bagi Ibn H {ajar, seorang peneliti 
yang mendapati perawi yang integritas dan kredebelitasnya tidak 
dijelaskan oleh para kritikus sebagai pertimbangan, di sisi lain ia 

mendapati pernyataan d}a‘īf kepada perawi tersebut meskipun tidak 

dijelaskan sebabnya, maka ia harus ditetapkan sebagai perawi d}a‘īf.106 

Padahal Yah}yā b. Ma‘īn ketika ditanya Ibn al-Junayd tentang h }adīth-

h}adīth yang diriwayatkan ‘Umar b. H {amzah menyatakan bahwa ia 

adalah perawi yang s}ālih} lays bi dhāk.107 Dalam buku Lisān al-Mīzān, Ibn 

H{ajar juga mengutip pendapat Yah }yā b. Ma‘īn yang menetapkan 

bahwa ‘Umar b. H {amzah sebagai perawi yang thiqah.108  

Pada konteks ini, kita melihat sikap ambiguitas Ibn H {ajar dalam 

menilai ‘Umar b. H {amzah, di mana dalam kitab Taqrīb al-Tahdhīb ia 

menilai d{a‘īf, sementara dalam Lisān al-Mīzān ia menilai thiqah. 

Menyikapi hal ini, penilaian d{a‘īf yang dilakuakan Ibn H {ajar kepada 

‘Umar b. H {amzah jelas tidak dapat diterima, sebab tidak dijelaskan 

                                                                        
104 Ah}mad b. ‘Alī b. H {ajar al-‘Asqalānī, Lisān al-Mīzān, Vol. 1 (Beirut: Mu’assis al-

A‘lamī li al-Mat }bū‘āt, 1390), 18. 
105 al-‘Asqalānī, Taqrīb al-Tahdhīb, no. 4884, 411.  
106 Ibid, 5; Ah}mad b. ‘Alī b. H{ajar Al-‘Asqalānī, Sharh } Nukhbah al-Fikar fī Mus}t }alah } 
Ahl al-Āthar, Vol. 11 (Beirut: Dār Ih }yā’ al-Turāth al-‘Arabī, t.th.), 30. 
107 Yah}yā b. Ma‘īn, Su’ālāt Ibn al-Junayd, 439. 
108 Ibn H{ajar al-‘Asqalānī, Lisān al-Mīzān, Vol. 7, 514. 



 

 

Kritik atas Penelitian  

Volume 3, Nomor 2, Desember 2017  235 

faktor-faktor yang menyebabkan ia dinilai d{a‘īf (jarh} ghayr mufassar). Di 

pihak lain, Ibn H {ibbān, al-H{ākim, dan Ibn Ma‘īn menyatakan bahwa 

‘Umar b. H{amzah merupakan perawi yang thiqah, sehingga dari sini 

dapat ditarik sebuah kesimpulan bahwa ‘Umar b. H {amzah merupakan 
perawi yang thiqah. 

Dari sini dapat disimpulkan bahwa penilaian d}a‘īf oleh al-Albānī 

terhadap sanad h}adīth nomor (1437) 123 adalah keliru dan tidak bisa 
dipertanggungjawabkan. Tampak sekali al-Albānī kurang jeli dalam 

memahami lafal-lafal yang digunakan oleh Ah }mad b. H{anbal, Yah}yā 

b. Ma‘īn, al-Dhahabī, Ibn H {ibbān, dan Ibn H {ajar ketika melakukan 

jarh} terhadap ‘Umar b. H {amzah. Di samping itu, ia juga kurang 
memberi perhatian ekstra dalam menganalisa status perawi yang 

dinilai ganda oleh para kritikus (terdapat komentar jarh } dan ta’dīl) 
sehingga keliru dalam menyimpulkan status perawi. 

2. H {adīth no. (2016) 116  

، بْنُِ الْجَبَّارِ  عَبْدُِ حَدَّثنَ ي ، يعَْن ي مَرْوَانُِ حَدَّثنََا الْعلَََء  يَّ  حَمْزَةَ، بْنُِ عُمَرُِ حَدَّثنََا الْفَزَار 

، غَطَفَانَِ أبَوُ أخَْبَرَن ي يُّ عَِ أنََّهُِ الْمُر    عَليَْهِ  اللُِ صَلَّى الل ِ رَسُولُِ قَالَِ :يقَوُلُِ هُرَيْرَةَ، أبََا سَم 

نْكُمِْ أحََد ِ يشَْرَبَنَِّ لَِ» :وَسَلَّمَِ ا، م  يَِ فمََنِْ قَائ م   .109«فَلْيسَْتقَ ئِْ نسَ 
“Telah menceritakan kepadaku ‘Abd al-Jabbār b. al-‘Alā’, telah 
menceritakan kepada kami Marwān al-Fazārī, telah menceritakan kepada 

kami ‘Umar b. H{amzah, telah mengabarkan kepadaku Abū Ghat}afān al-
Murrī, bahwa ia mendengar Abū Hurayrah berkata: Rasul bersabda: 
“Jangan sekali-kali salah seorang dari kalian minum dengan berdiri, jika 
di antara kalian lupa hendaklah ia memuntahkanya”. 

Dalam Silsilat al-Ah}ādīth al-D {a‘īfah wa al-Mawd}ū‘ah, al-Albānī 

menilai h}adīth dengan redaksi teks di atas merupakan h}adīth munkar. 

“H{adīth tentang larangan minum dengan berdiri yang berkualitas s}ah}īh } 
banyak sekali diriwayatkan oleh para sahabat, salah satunya Abū 
Hurayrah, namun tanpa penyebutan redaksi fa man nasiyā,” kata al-

Albānī.110 Sementara dalam Silsilat al-Ah}adīth al-S{ah}īh }ah, al-Albānī 
menyebut bahwa penambahan redaksi fa man nasiyā falyastaqi’ 

menyebabkan kualitas h }adīth menjadi d }a‘īf, di mana penambahan 

redaksi itu dilakukan oleh ‘Umar b. H {amzah yang notabene dianggap 

perawi d}a‘īf oleh Ibn Ma‘īn, al-Nasā’ī, dan lainnya.111 H{adīth semakna 

yang kualitasnya s}ah }īh} misalnya h}adīth riwayat Abū H{urayrah, yaitu: 

                                                                        
109 Muslim, al-Jāmi‘ al-S {ah }īh, Vol. 3, 1601. 
110 al-Albānī, Silsilat al-Āh }ādīth al-D {a‘īfah, Vol. 1, 157-164. 
111 al-Albānī, Silsilat al-Āh {ādīth al-S{ah }īh }ah, no. 175, Vol. 1, 337.  



 

 

Fahmi Ali Syaifuddin Rizal 

ISLAMIKA INSIDE: Jurnal Keislaman dan Humaniora 236 

عْتُِ ِ رَأىَ أنََّهُِ: وَسَلَّمَِ عَليَْهِ  اللُِ صَلَّى النَّب ي  ِ عَنِ : يقَوُلُِ هُرَيْرَةَ، أبََا سَم   يشَْرَبُِ رَجُلَ 

ا، كَِ”:الَِقَِ ل مَه؟ْ: قاَلَِ “ ق هِ  ”: لَهُِ فقََالَِ قَائ م  ؟ مَعكََِ يشَْرَبَِ أنَِْ أيَسَُرُّ رُّ : قَالَِ. لَِ: قَالَِ “الْه 

بَِ قَدِْ فَإ نَّهُِ ” نْهُ، شَرِ  هُوَِ مَنِْ مَعكََِ شَر    112.“الشَّيْطَانُِ م 

Dari Nabi, bahwa ia melihat laki-laki minum dengan berdiri, 
kemudian Nabi bersabda kepadanya: “Muntahkanlah!” Orang itu 
bertanya: “Mengapa?” Nabi bersabda: “Apakah kamu suka jika 
minum bersama dengan kucing?” Orang itu menjawab: “Tidak.” 
Nabi bersabda lagi: “Sesugguhnya telah minum bersamamu 
sesuatu yang lebih buruk dari pada itu, yaitu setan”. 

H{adīth ini dikeluarkan (takhrīj) oleh Ah }mad b. H {anbal, al-Dārīmī, 

dan al-T{ah}awī dalam Mushkil al-Āthār dari Shu‘bah, dari Abī Ziyād. 

Bagi al-Albānī, sanad h}adīth ini s}ah}īh }, sebab para perawinya thiqah dan 
menjadi bagian dari perawi al-Bukhārī dan Imām Muslim, kecuali Abū 
Ziyād. Meskipun demikian, Ibn Ma‘īn menilainya sebagai perawi 

thiqah, sementara Abū H{ātim menilainya shaykh s}ālih } al-h }adīth. Selain 

itu, ada juga h}adīth larangan minum dengan berdiri yang kualitas 

redaksinya (matn) dinilai s}ah }ih} oleh al-Albānī,113 yaitu: 

يَِ هُرَيْرَةَِ أبَ ي عَنِْ  يعَْلمَُِ لوَِْ”: وَسَلَّمَِ عَليَْهِ  الل لَّىص الل ِ رَسُولُِ قاَلَِ: قاَلَِ عَنْهُِ اللُِ رَض 

ي   114.“لَسْتقََاءَِ بطَْن هِ  ف ي مَا قَائ مِ  وَهُوَِ يشَْرَبُِ الَّذ 

Dari Abū Hurayrah, Nabi bersabda: “Jika kamu mengetahui 
seseorang yang minum dengan berdiri, maka suruh ia 
memuntahkan apa yang ada (air) di dalam perutnya.” 

Dari sini dapat dipahami bahwa h }adīth tentang larangan minum 

dengan berdiri yang diriwayatkan Muslim ini berkualitas d}a‘īf 

disebabkan al-Albānī menilainya sebagai h}adīth munkar, yaitu h}adīth 
yang diriwayatkan oleh perawi lemah yang bertentangan dengan 

riwayat perawi thiqah; atau h }adīth yang di dalam jalur transmisinya 
(sanad) terdapat perawi yang telah banyak kelalainnya dan telah terlihat 
sifat fasik dalam dirinya.115 Perawi yang dianggap lemah oleh al-Albānī 

adalah ‘Umar b. H {amzah yang notabene dinilai d}a‘īf oleh Ibn Ma‘īn, 
al-Nasā’ī, dan lainnya. Sedangkan redaksi matn riwayat ‘Umar b. 

                                                                        
112 Ah}mad b. H {anbal, Musnad al-Imām Ah }mad b. H {anbal, no. 8003 dan 8004, Vol. 13 

(Beirut: Dār Ih }yā’ al-Turāth al-‘Arabī, t.th.), 381. Seluruh perawinya thiqah. 
113 al-Albānī, Silsilat al-Āh {ādīth al-S{ah }īh }ah, no. 175, Vol. 1, 337.  
114 Ah}mad b. al-H{usayn al-Bayhaqī, al-Sunan al-Kubrā li al-Bayhaqī, no. 14642, Vol. 7 

(Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmīyah, 1424), 459; Ibn H {anbal, Musnad al-Imām, no. 
7808-7809, Vol. 13, 216. 
115 al-T{ah}h}ān, Taysir Mus }t }alah } al-H{adīth, 26. 



 

 

Kritik atas Penelitian  

Volume 3, Nomor 2, Desember 2017  237 

H{amzah yang menyalahi riwayat perawi thiqah lainnya adalah adanya 
tambahan kalimat fa man nasiyā.116 

Terkait dengan makna lafal-lafal jarh} yang digunakan oleh para 

kritikus h }adīth untuk menilai integritas dan kapabelitas ‘Umar b. 

H{amzah telah diulas panjang lebar di atas, di mana intinya ‘Umar b. 

H{amzah adalah perawi thiqah, sebagaimana komentar al-H{ākim 

(ahādīthuhu mustaqīm) dan al-Dhahabī (s}adūq yughrib), sehingga untuk 

menjustifikasi bahwa h}adīth ini munkar kurang tepat. H {adīth tentang 
larangan minum dengan berdiri memang memiliki beberapa variasi 
redaksi dari beberapa sahabat yang berbeda dan tidak mempunyai 

asbāb wurūd.117 Sedangkan khusus untuk h }adīth riwayat Muslim, al-

Nawawī menilai bahwa h}adīth ini termasuk al-h}adīth al-s}ah }īh al-s}arīh }. 

Penilaian ini sama dengan yang dikakukan oleh al-Qād}ī ‘Iyād} yang 

menyatakan, al-sunnah al-s}ah }īh}ah al-s}ārih }ah. 118 

Untuk pemahaman maknanya, ulama berbeda pendapat. Hal ini 

dilatarbelakangi adanya h }adīth tentang bolehnya minum dengan 

berdiri. Abū H{afs} b. Shāhin, Ibn H {ibbān, dan Ibn H {azm menyatakan 

bahwa h}adīth tentang larangan minum dengan berdiri diabrogasi 

(naskh) oleh h}adīth bolehnya minum dengan berdiri. Bahkan, 

mayoritas ulama dari mazhab Mālikī menilai h}adīth tentang larangan 

minum dengan berdiri sebagai h }adīth d}a‘īf, di antaranya Abū ‘Umar b. 
‘Abd al-Barr. Menanggapi hal itu, Imām Nawawī sebagai komentator 

S{ahīh} Muslim menyatakan bahwa larangan minum dengan berdiri 

bersifat makruh tanzīh, sementara perilaku Nabi Muh }ammad yang 
pernah minum dengan berdiri menunjukkan pada hukum bolehnya 

minum sambil berdiri, sehingga kedua h }adīth tersebut tidak saling 
kontradiksi.119  

Ibn H {ajar pun juga melakukan kompromi terhadap dua h }adīth 
yang terlihat bertentangan ini. Lebih jauh ia menyatakan bahwa 
minum dengan duduk lebih aman dan menjauhkan dari goncangan 
yang mengakibatkan sakit pada hati atau kerongkongan. Oleh karena 
itu, redaksi fa man nasiyā falyastaqi’ (jika di antara kalian lupa hendaklah 

                                                                        
116 al-Albānī, Silsilah al-Āh {ādīth al-S {ah}īh }ah, no. 175, Vol. 1, 337.  
117 Mah}mūd b. Ah }mad, ‘Umdah al-Qārī Sharh} S {ah}īh } al-Bukhārī, Vol. 9 (Beirut: Dār 

Ih}yā’ al-Turāth al-‘Arabī, t.th.), 278-279. 
118 Abū Zakarīā Mah}yā al-Dīn Yah}yā b. Sharf al-Nawawī, al-Manhāj Sharh } S {ah}īh } 
Muslim b. al-Hajāj, Vol. 13 (Beirut: Dār Ih}yā’ al-Turāth al-‘Arabī, 1392), 195. 
119 Ibid, Vol. 21, 193. 



 

 

Fahmi Ali Syaifuddin Rizal 

ISLAMIKA INSIDE: Jurnal Keislaman dan Humaniora 238 

ia memuntahkanya) bukanlah memiliki pemahaman untuk menyelisihi 

substansi makna h }adīth bolehnya minum dengan berdiri, namun 
merupakan bentuk anjuran kepada orang yang sengaja ataupun lupa 
minum dengan berdiri untuk memuntahkannya, sebab di dalamnya 
terdapat bahaya. Penyebutan kata nasiyā (lupa) secara khusus dalam 

teks h }adīth memberi petunjuk bahwa orang mukmin biasanya tidak 
melakukan minum sambil berdiri setelah adanya larangan, kecuali 
karena lupa. 120 

Dari penjelasan Imām al-Nawawī dan Ibn H {ajar dapat ditarik 

kesimpulan bahwa lafal fa man nasiyā dalam h}adīth Muslim yang dinilai 

munkar oleh al-Albānī sebab menyelisihi riwayat h }adīth yang lain, pada 
dasarnya merupakan penjelasan lebih rinci terhadap sabda Nabi yang 

dinilai s}ahīh} oleh al-Albānī, Law ya‘lam al-ladhī yashrab wa huwa qāim mā 

fī bat}nih lastaqā’ (Jika kamu mengetahui seseorang yang minum dengan 
berdiri, maka suruh ia memuntahkan apa yang ada (air) di dalam 

perutnya). Oleh karena itu, al-Albānī dalam meneliti h}adīth ini 

sepertinya kurang memahami lafal pada matn h}adīth, mengabaikan 

sharh} h}adīth yang telah dilakukan oleh para ulama, mengabaikan 

h}adīth lain yang setema atau menjadi penjelas terhadap h }adīth utama 

yang diteliti, dan kurang respek terhadap matn h}adīth yang sedikit 

berbeda dengan matn h}adīth yang lainya sehingga menganggap matn 

h}adīth tersebut sebagai matn h }adīth yang mudrāj, shādh, dan munkar.  

  
Penutup 

Dalam melakukan penelitian h}adīth, hendaknya memperhatikan 

kaidah-kaidah yang telah ditetapkan oleh para ulama h}adīth, juga 
diperlukan ketekunan, kesabaran, dan ketelitian, sehingga kesalahan-

kesalahan dalam menyimpulkan hasil penelitian h }adīth dapat 

dihindari, mengingat pentingnya h }adīth sebagai pijakan dalam 
merumuskan ajaran agama Islam.  

 Dari beberapa analisis terhadap hasil penelitian yang dilakukan 

Muh}ammad Nās}ir al-Dīn al-Albānī dalam menilai d }a‘īf h}adīth-h}adīth 

yang terdapat dalam kitab al-Jāmi‘ al-S{ah}īh } karya Muslim b. al-H{ajjāj al-
Naysābūrī, dapat ditarik kesimpulan sebagai berikut: Pertama, 

penelitian Muh }ammad Nās}ir al-Dīn al-Albānī dalam menetapkan 

h}adīth-h}adīth d}a‘īf dalam kitab al-Jāmi‘ al-S{ah}īh } adalah tidak benar, 
                                                                        
120 Ah}mad b. ‘Alī b. H {ajar al-‘Asqalānī, Fath} al-Bārī Sharh} S{ah }īh } al-Bukhārī, Vol. 10 
(Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 1379), 82-83. 



 

 

Kritik atas Penelitian  

Volume 3, Nomor 2, Desember 2017  239 

karena h}adīth-h}adīth yang dinyatakan d}a‘īf dalam penelitiannya 

ternyata berkualitas s}ah}īh } dan h}asan. Kedua, terdapat beberapa faktor 

dan penyebab yang mengakibatkan Muh}ammad Nās}ir al-Dīn al-
Albānī salah dalam melakukan penelitian: [1]. Dalam penelitian 
terhadap sanad, al-Albānī sepertinya kurang jeli dalam memahami 

lafal-lafal yang digunakan oleh para kritikus h }adīth ketika melakukan 

jarh} terhadap ‘Umar b. H {amzah. Di samping itu, ia juga kurang 
memberi perhatian ekstra dalam menganalisa status perawi yang 

dinilai ganda oleh para kritikus (terdapat komentar jarh } dan ta’dīl) 
sehingga keliru dalam menyimpulkan status perawi; [2]. Sementara 
ketika al-Albānī meneliti matn, ia sepertinya kurang memahami lafal 

pada matn h}adīth, mengabaikan sharh} h}adīth yang telah dilakukan oleh 

para ulama, mengabaikan h }adīth lain yang setema atau menjadi 

penjelas terhadap h}adīth utama yang diteliti, dan kurang respek 

terhadap matn h}adīth yang sedikit berbeda dengan matn h}adīth yang 

lainya sehingga menganggap matn h}adīth tersebut sebagai matn h}adīth 
yang mudrāj, shādh, dan munkar.  

 
Daftar Rujukan 

‘Asqalānī (al), Ah}mad b. ‘Alī b. H{ajar. al-Nukat ‘alā Kitāb Ibn al-S{alāh }, 

Vol. 1. Madinah: ‘Imādat al-Bah}th al-‘Ilmī bi al-Jāmi‘ah al-
Islāmīyah, 1984. 

-----. Fath } al-Bārī Sharh} S{ah}īh } al-Bukhārī, Vol. 10. Beirut: Dār al-
Ma‘rifah, 1379. 

-----. Hadī al-Sārī Muqaddimah Fath } al-Bārī, Vol. 1. t.t.: al-Maktabah al-
Salafīyah, t.th. 

-----. Lisān al-Mīzān, Vol. 1. Beirut: Mu’assis al-A‘lamī li al-Mat}bū‘āt, 
1390. 

-----. Muqaddimah Fath } al-Bārī. Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 1379. 

-----. Nuzhat al-Naz}r fī Tawd }īh } Nukhbat al-Fikr. Riyad: Mat }ba‘ah Safīr, 
1422. 

-----. Sharh } Nukhbah al-Fikar fī Mus }t}alah } Ahl al-Āthar, Vol. 11. Beirut: 

Dār Ih}yā’ al-Turāth al-‘Arabī, t.th.  

-----. Tahdhīb al-Tahdhīb, Vol. 7. India: Mat}ba’ah Dā’irah al-Ma‘ārif al-

Niz }āmīyah, 1326. 
‘Az}amī (al), Muh}ammad Mus}t}afā. Manhaj al-Naqd ‘Ind al-Muhaddithīn 

Nash’atuh wa Tārīkh. Riyad: al-Ummarīyah, 1982. 



 

 

Fahmi Ali Syaifuddin Rizal 

ISLAMIKA INSIDE: Jurnal Keislaman dan Humaniora 240 

A‘z}amī (al), H{abīb al-Rah }mān. al-Albānī Shudhūdhuh wa Akht}ā’uh. 
Kuwait: Maktabah Dār al-‘Arūbah, 1984. 

Adlabī (al), S{alāh al-Dīn b. Ahmad. Manhaj Naqd al-Matn. Beirut: Dār 
al-Ifaq al-Jadīdah, t.th. 

Ah}mad, Mah }mūd b. ‘Umdah al-Qārī Sharh} S{ah}īh } al-Bukhārī, Vol. 9. 

Beirut: Dār Ih}yā’ al-Turāth al-‘Arabī, t.th. 
Albānī (al), Muh}ammad Nās }ir al-Dīn. Ādāb al-Zafāf fī al-Sunnah al-

Mut }ahharah, Vol. 1. t.t.: Dār al-Salām, 1420. 

-----. Irwā’ al-Ghalīl fī Takhrīj Ah }ādīth Manār al-Sabīl, Vol. 7. Beirut: al-
Maktabah al-Islāmī, 1405. 

-----. Silsilah al-Āh}ādīth al-D {a‘īfah wa al-Mawd}ū‘ah wa Atharuhā al-Sa’i fī 
al-Ummah, Vol. 12. Riyad: Dār al-Ma‘ārif, 1412. 

Baghdādī (al), Abū Zakariyā Yah}yā b. Ma‘īn. Su’ālāt Ibn al-Junayd li Abī 

Zakariyā Yah}yā Ibn Ma‘īn. Madinah: Maktabah al-Dār, 1408. 
-----. Tārīkh Ibn Ma‘īn. Damaskus: Dār al-Ma’mūn al-Turāth, 1400. 

Baghdādī (al), Zayn al-Dīn ‘Abd al-Rah}mān b. Ah {mad. Sharh ‘Ilal al-
Tirmīdhī, Vol. 2. Urdun: Maktabah al-Manār, 1407. 

Bayhaqī (al), Ah}mad b. al-H{usayn. al-Sunan al-Kubrā li al-Bayhaqī, no. 
14642, Vol. 7. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmīyah, 1424. 

Buqā‘ī, ‘Alī Nāyif. al-Ijtihād fī ‘Ilm al-H{adīth wa Atharuh fī al-Fiqh al-
Islāmī. Beirut: Dār al-Bashā’ir al-Islāmīyah, t.th. 

Dhahabī (al), Muh}ammad b. Ah}mad. al-Kāshif fī Ma‘rifah min Riwāyah fī 
al-Kutub al-Sittah, Vol. 2. Jeddah: Dār al-Qiblah li al-Thaqāfah al-
Islāmīyah, 1413. 

-----. al-Mūqiz }ah fī ‘Ilm Mus }t}alah} al-H{adīth. Alepo: Maktabah al-Mat}bū‘āt 
al-Islāmīyah, 1412. 

-----. Dhikr Man Yu‘tamad Qawluh fī al-Jarh} wa al-Ta‘dīl. Alepo: Maktab 

al-Mat}bū‘āt al-Islāmīyah, t.th. 
-----. Mīzān al-I‘tidāl fī Naqd al-Rijāl, Vol. 1. Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 

1382. 

Ghawrī (al), Sayyid ‘Abd al-Mājid. Mawsū‘ah ‘Ulūm al-H{adīth, Vol. 1. 
Damaskus: Dār Ibn Kathīr, 2007. 

H{anbal, Ah}mad b. Musnad al-Imām Ah}mad b. H{anbal, no. 8003 dan 

8004, Vol. 13. Beirut: Dār Ih }yā’ al-Turāth al-‘Arabī, t.th. 

H{ibbān, Muh }ammad b. al-Thiqāth, Vol. 7. India: Dā’irah al-Ma‘ārif al-
‘Utmānīyah, 1393. 

H}arānī (al), Ah}mad b. ‘Abd al-H{alīm. ‘Ilm al-H {adīth. Beirut: Dār al-
Kutub al-‘Ilmīyah, 1989. 



 

 

Kritik atas Penelitian  

Volume 3, Nomor 2, Desember 2017  241 

‘Īd (al), Ibn Daqīq. al-Iqtirāh fī Bayān al-Is}tilāh}. Beirut: Dār al-Kutub al-
‘Ilmīyah, t.th.  

Idri. Studi Hadis. Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2013. 
Idris, Abdul Fatah. “Studi Pemikiran Fazlur Rahman tentang Hadis-

hadis Prediktif dan Teknis”, Wahana Akademika, Vol. 14, No. 1, 
2012. 

Ismail, Syuhudi. Hadits Nabi menurut Pembela, Pengingkar, dan 
Pemalsunya. Jakarta: Gema Insani Press, 1995. 

-----. Metodologi Penelitian Hadis Nabi. Jakarta: Bulan Bintang, 1992. 
‘Itr, Nūr al-Dīn. al-Imām al-Tirmidhī wa al-Muwazānah bayn Jāmi‘ih wa 

bayn al-S{ah}ih }ayn. t.t.: Mat}ba‘ah Lajnat al-Ta’līf wa al-Tarjamah wa 
al-Nashr, 1970. 

‘Īzarī (al), ‘Abd al-Rah}mān b. Muh }ammad. Juhūd al-Shaykh al-Albānī fi 

al-H{adīth. Riyad: Maktabah al-Rushd, 1425. 

Jurjānī (al), Abū Ah}mad b. ‘Adī. al-Kāmil fī D{u‘afā’ al-Rijāl, Vol. 6. 
Beirut: al-Kutub al-‘Ilmīyah, 1418. 

Khat}īb (al), Shihāb al-Dīn Ah }mad b. Muh }ammad. Irshād al-Sārī li 

Sharh} S{ah }īh } al-Bukhārī wa bi Hamāsuh S{ah }īh} Muslim bi Sharh} al-

Nawawī. Mesir: al-Mat}ba‘ah al-Amīrīyah, 1323. 

Khat}t}ābī (al), Ah}mad b. Muh }ammad. Ma‘ālim al-Sunan, Vol. 1. Alepo: 

al-Mat}ba‘ah al-‘Ilmīyah, 1932. 

Khat}t}īb (al), Muh}ammad ‘Ajjāj. al-Sunnah Qabl al-Tadwīn. Kairo: Dār 
al-Fikr, 1981. 

Khawlī (al), Muh}ammad ‘Abd al-‘Azīz. Miftāh} al-Sunnah wa Tārīkh 

Funūn al-H{adīth. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmīyah, t.th. 

Kitāmī (al), ‘Alī b. Muh }ammad. Bayān al-Wahm wa al-Īhān fī Kitāb al-

Ah }kām, Vol. 4. Riyad: Dār T}ayyibah, 1418. 

Luknawī (al), Abū al-H{asanāt Muh }ammad ‘Abd al-H{ayyi. al-Raf‘ wa al-

Takmīl fī al-Jarh} wa al-Ta‘dīl, Vol. 1. Alepo: Maktab al-Mat}bū‘āt al-
Islāmīyah, 1407. 

Mizzī (al), Yūsuf b. ‘Abd al-Rah}mān. Tahdhīb al-Kamāl fī Asmā’ al-Rijāl, 
Vol. 21. Beirut: Mu’assis al-Risālah, 1400. 

Nasā’ī (al), Ah}mad b. Shu‘ayb. al-D{u‘afā’ wa al-Matrūkīn li al-Nasā’ī, 
Vol. 1. Alepo: Dār al-Wa’ī, 1396. 

Nawawī (al), Abū Zakarīā Mah }yā al-Dīn Yah }yā b. Sharf. al-Manhāj 

Sharh} S{ah }īh } Muslim b. al-Hajāj, Vol. 13. Beirut: Dār Ih }yā’ al-Turāth 
al-‘Arabī, 1392. 



 

 

Fahmi Ali Syaifuddin Rizal 

ISLAMIKA INSIDE: Jurnal Keislaman dan Humaniora 242 

Naysābūrī (al), Muslim b. al-H {ajjāj. al-Jāmi‘ al-S{ah}īh }, Vol. 1. Beirut: Dār 
al-Jayl, t.th. 

Qust}ant}īnī (al), Mus}t}afā b. ‘Abd Allāh. Kashf al-Z{unūn ‘an Asāmī al-
Kutub wa al-Funūn, Vol. 1. Baghdad: Maktabah al-Mathnā, 1941. 

Rahman, Fatchur. Ikhtishar Musthalahul Hadits. Bandung: PT. Al-
Ma’arif, 1974. 

Rāzī (al), ‘Abd al-Rah}mān b. Abī H{ātim. al-Jarh} wa al-Ta‘dīl, Vol. 6. 

Beirut: Dār Ih}yā’ al-Turāth al-‘Arabī, 1952. 

S {abbāgh (al), Muh}ammad. al-H{adīth al-Nabawī: Mus }t}alah}uh wa 
Balāghatuh. t.t.: Manshrāt al-Maktab al-Islāmī, t.th. 

S {ālih} (al), S {ubh }ī. ‘Ulūm al-H{adīth wa Mus }t}alah }uh. Beirut: Dār al-‘Ilm al-
Malāyīn, 1988. 

Sadh }ān (al), ‘Abd al-‘Azīs b. Muh }ammad b. ‘Abd Allāh. al-Imām al-

Albānī: Durūs wa Mawāqif wa ‘Ibr. Riyād}: Dār al-Tauh }īd, 1429. 
Sakhāwī (al), Muh}ammad b. ‘Abd al-Rah}mān. Fath } al-Mughīth Sharh} 

Alfīyat al-H{adīth, Vol 1. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmīyah, 2001. 

Salafī (al), Muh}ammad Luqmān. Ihtimām al-Muh}addithīn. Riyād}: Dār al-
Dā‘ī, 1420. 

Saqāf (al), al-H{asan b. Alī. Tanāqud}āt al-Albānī al-Wād}ih }āt, Vol. 1. t.t.: 

al-Maktabah al-Takhs}is}īyah li al-Radd ‘alā al-Wahhābīyah, t.th. 

Shaybānī (al), Muh}ammad Ibrāhīm. H{ayāt al-Albānī wa Athāruh wa 
Thanā’ al-‘Ulamā’ ‘Alayh, Vol. 1. t.t.: Maktabah al-Saddāwī, 1987.  

Sijistānī (al), Sulaymān b. al-Ash‘ath. Su’ālāt Abī ‘Ubayd al-Ājarī Abā 

Dāwud al-Sijistānī fī al-Jarh} wa al-Ta‘dīl. Madinah: ‘Umādah al-Bah}th 
al-‘Ilmī, 1403. 

Sumbulah, Umi. Kritik Hadis Pendekatan Historis dan Metodologis. 
Yogyakarta: Sukses Offset, 2008. 

Suparta, Munzier. Ilmu Hadis. Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 
2012. 

Suryadi. Metode Penelitian Hadits. Yogyakarta: Sukses Offet, 2008. 

T{ah}h}ān (al), Mah }mūd. Taysīr Must }alah al-H{adīth. Beirut: Dār al-Fikr, 
t.th. 

Umar, Nasaruddin. Argumen Kesetaraan Jender Prespektif Al-Qur’an. 
Jakarta: Paramadina, 1999. 

Zuhri, Muh }ammad. Hadits Nabi: Telaah Historis dan Metodologis. 
Yogyakarta: PT. Tiara Wacana, 1997. 

 


